
 

IMPULSE    15 
 

 

 

 

 

 

Leitgedanken 
zum sozialen Frieden 
 

pax christi-Regionalgruppe Kassel 

September 2007  

 

Verantwortlich:  Dr. Dietrich Bäuerle, Elfbuchenstr. 8, 34246 Vellma r 

 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
Herausgeberin:  
pax christi-Bewegung 
- Deutsche Sektion - 
Postfach 1345, 61103 Bad Vilbel 
Tel.: 06101/2073, Fax: 06101/65165 
E-Mail: sekretariat@paxchristi.de 

 

INTERNATIONALE KATHOLISCHE FRIEDENSBEWEGUNG 

 



 
 

Leitgedanken zum sozialen Frieden 
 
 
 

1.   Der „Soziale Frieden“ nach dem Selbstverständnis von pax christi (S. 2)  
 
 
2.   Zum begrifflichen Kontext des sozialen Friedens nach christlichem Verständnis (S. 3) 
 
 
3.   Sach- und Begründungszusammenhänge sowie Zielorientierungen des sozialen Friedens (S. 5) 
     
 
3.  1.  Persönlichkeit und Persönlichkeitsentwicklung der Menschen (S. 5)     
 
 
3.  2.  Verhaltensweisen und Aktionen mit deren Erlebniswerten (S. 6) 
 
 
3.  3.  Gestaltung des sozialen Nahraum, des unmittelbaren sozialen Erlebnis- Erfahrungsfeldes   
          der Menschen  (S. 8) 
 
 
3.  4.  Gesellschaftliches Umfeld der Menschen in seinen sozialen kulturellen, wirtschaftlichen  
          und politischen Zusammenhängen  (S. 9) 
 
 
3.  5.  Internationale und globale Zusammenhänge menschlicher Verhaltensweisen   (S. 11) 
 
 
Anhang: Komplexe Zusammenhänge sozialen Friedens  (S. 13) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
pax christi / Internationale Katholische Friedensbewegung / Deutsche Sektion – Basisgruppe Kassel 
Verantwortlich: Dr. Dietrich Bäuerle, Elfbuchenstr. 8, 34246 Vellmar  

 
 



Leitgedanken zum sozialen Frieden _______________________________________________________________________  Seite 2 von 13  
 

______________________________________________________________________________________ 
 
Vorbemerkung:  
Die nachfolgenden Leitgedanken sind ein Vorschlag für die offene Auseinandersetzung mit der Friedensthematik und 
stehen zur Disposition von Veränderung, Verbesserungen, Ergänzungen oder Streichungen. Es war das Anliegen der 
Autorinnen und Autoren, über das Verständnis von Frieden als Gegensatz zum Krieg hinaus den Frieden als die 
Eigenschaft eines gewaltfreien, menschenwürdigen Gemeinschaftslebens zu skizzieren. In diesem Sinne setzt das 
Verständnis des sozialen Friedens beim Anfang menschlicher Existenz an und schließt alle Lebensbereiche des 
Menschen mit ein. 
 
Die den Abschnitten 3.1 bis 3.5 beigefügten knapp formulierten „Beispiele und Vorschläge“ stellen eine diskutierbare 
Auswahl dar. Einzelne Beispiele und Vorschläge können mehreren Abschnitten zugeordnet werden, teilweise 
überschneiden sie sich auch. Inhaltlich wird manches zum Widerspruch, zur Auseinandersetzung  und zur Korrektur 
provozieren – das wäre für das Ringen um das Verständnis und die Praxis sozialen Friedens nur wünschenswert und 
förderlich.  

 
______________________________________________________________________________________________ 
 
 
 
1.  Der „Soziale Frieden“ nach dem Selbstverständnis von pax christi / Deutsche Sektion der 
Internationalen Katholischen Friedensbewegung 
 
 
Die „Statuten der deutschen Sektion von Pax Christi“ (Teil A Präambel) beziehen sich ausdrücklich auf 
den Frieden Jesu Christi, auf die umfassende Versöhnung der Menschen untereinander mit dem Ziel, den 
Konkurrenzkampf von Macht und Leistung zu überwinden und die Menschen als Schwestern und Brüder 
zusammenzuführen. Dieses Friedensverständnis gründet ausdrücklich auf der befreienden Kraft der Liebe 
in der mitmenschlichen Austragung von Konflikten, auf Gerechtigkeit und Solidarität, auf der 
verzeihenden Begegnung mit den Feinden, auf einer gründlichen Analyse der anstehenden Probleme, auf 
Initiativen für Begegnung und Freundschaft und den Abbau von Vorurteilen, der Überwindung von Hass 
und ausdrücklich auf der Verbesserung der wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse. 
 
In den „Perspektiven und Instrumenten“ der deutschen Pax-Christi-Bewegung vom November 2006 
(Basispapier „Friedensarbeit im Kontext von Basisbewegung und gesellschaftlichen 
Veränderungsprozessen“ auf der Delegiertenversammlung 2006 in Fulda) wird dieser Friedensansatz 
konzentriert praxisbezogen bestätigt („A. Perspektiven unserer Arbeit“, ferner in Impulse 5 „Frieden 
durch Gerechtigkeit – Friedensarbeit vor der Frage nach wirtschaftlicher Macht“ und in Artikeln der pax-
zeit 2007).  
 
Dieser Ansatz von sozialem Frieden wird zum Teil ergänzt und bestätigt, zum Teil allerdings auch wieder 
relativiert durch kirchliche Dokumente: Sozialer Frieden wird nicht immer prägnant, sondern eher 
überwiegend indirekt und in unterschiedlicher, d. h. einerseits sowohl in sozialstaatlicher Ausrichtung, 
andererseits aber auch mit neoliberaler Tendenz  angesprochen. Das gilt 
- für das gemeinsame „Wort der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen 

Bischofskonferenz zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland“ von 1997: „Für eine 
Zukunft in Solidarität und Gerechtigkeit“,  

- für den Impulstext der deutschen Bischöfe / Kommission für gesellschaftliche und soziale Fragen, 
„Das Soziale neu denken - Für eine langfristig angelegte Reformpolitik“, von 2003 ebenso wie  

- für die Denkschrift der Evangelischen Kirche „Gerechte Teilhabe“ von 2006. 
 
In diesen Dokumenten fehlt eine dezidierte Ausführung zum sozialen Frieden. Außerdem herrscht 
angesichts bedrückender weltweiter gewalttätiger und militärischer Konflikte der Eindruck vor, Friede sei 
vor allem als Gegensatz zu physischer Gewalt und Krieg zu begreifen. Damit gerät der soziale Frieden 
sowohl begrifflich wie auch praktisch als grundlegende zwischenmenschliche Lebensqualität mehr oder 
weniger stark aus dem Blick. Wir stehen aber vor der Notwendigkeit, in Zeiten zahlreicher 
gesellschaftlicher, wirtschaftlicher, sozialer und politischer Konflikte zu einem allgemein verständlichen, 
umfassenden und grundlegenden Verständnis vom sozialen Frieden zu gelangen. 



Leitgedanken zum sozialen Frieden _______________________________________________________________________  Seite 3 von 13  
 

 
 
 
2.  Zum begrifflichen Kontext des sozialen Friedens nach christlichem Verständnis 
 
 
Entscheidend für das christliche Verständnis des sozialen Friedens und damit auch für pax christi ist die 
Orientierung am Liebesgebot Jesu, das als das höchste Gebot im Neuen Testament herausgestellt wird (Mt 
22,37 – 40, dementsprechend auch 1 Kor 13). Demnach sind andere Gebote nachrangig bzw. andere 
Wertbegriffe des Glaubens und der Mitmenschlichkeit dem nachzuordnen oder sind Folgerungen aus 
diesem Hauptgebot. In einem anderen Bild ausgedrückt: Das Liebesgebot steht im Zentrum christlichen 
Glaubens, um das sich andere miteinander verknüpfte Bindungen, Auflagen, Forderungen, Normen  oder 
Gesetze gruppieren, darunter z. B. auch das Friedensgebot resp. das Gebot der Feindesliebe (s. u. Skizze). 
 
Ohne Liebe kein Frieden – so könnte man die Quintessenz aus Jesu Predigt und Wirken im NT resümieren. 
Dabei enthält das Liebesgebot Jesu Christi einen dreifachen Ansatz, der auch für dessen 
„Friedenstheologie“ ( Pax Christi ! ) von besonderer Bedeutung ist. Denn der Mensch ist aufgerufen, Gott 
zu lieben, seinen Nächsten und sich selbst. Sind in der kirchlichen und theologischen Vergangenheit die 
Komponenten „Gott“ und „Nächster“ vor allem in den Vordergrund gestellt worden, so wird seit der 
Moderne mit der Komponente „wie dich selbst“ die dritte Dimension des Liebesgebots betont, ohne die ein 
dauerhafter Frieden weder theologisch noch psychologisch oder sozial denkbar ist. 
 
Übersetzt man Jesu Ansatz zum Frieden, so ergeben sich aus dem Liebesgebot drei Verhaltenskomplexe: 
 
1. Gott liebt die Menschen, und die Menschen lieben Gott (Mt 22, 37 – 40). Wenn diese Liebesbeziehung 

gelingt, also der Mensch mit Gott in Harmonie lebt, dann herrscht nach Jesus – durchaus im Einklang 
mit der altjüdischen Tradition des AT – Frieden. Paulus hat dies in seiner Theologie herausgearbeitet 
(Röm 15,33; 16,20; 1 Kor 14,33). Dabei ist wichtig, dass Gott von sich aus den Menschen seine Liebe 
und – dies wird von Jesus ausdrücklich betont – seinen Frieden schenkt (Joh 14,26ff.). Gott leistet also 
diese Vorgabe: Liebe und Frieden – und der Mensch erwidert mit Liebe und mit Frieden, den er auf 
Erden seinem Nächsten gegenüber leistet. 
 

2. Folglich gelingt die Liebesbeziehung zwischen Gott und Mensch aber nur, wenn der Einzelne seinen 
Nächsten liebt (Mt 22,37 – 40) – und zwar in einem bis an die Leistungsgrenzen jedes Einzelnen 
gehenden Einsatzes, wie Jesus in seinen langen Forderungskatalogen der Bergpredigt verlangt (Mt 5- 
7). Die Ethik Jesu ruft die Menschen nicht nur zur Brüderlichkeit auf (Mk 3,35; Lk 8,21), sondern er 
besteht auch auf dem unbedingten Gebot der Feindesliebe (Mt 5,43ff.; Mk 11,25; Lk 6,27ff.,35f.; 
23,34). Mit diesen Aussagen überschreitet Jesus in doppelter Hinsicht noch die altjüdische Ethik: Zum 
einen geht er über das Verständnis des Bruders als Volks- und Religionsgenossen hinaus und schließt 
alle Menschen, alle Nächsten nämlich, als Brüder bzw. Geschwister mit ein. Dies ist ein Schritt vom 
Ethos der eigenen Volksreligion hin zu einem universalen Ethos, das alle Menschen annimmt.. Zum 
anderen wird der Feind zum „liebenswürdigen“ Nächsten erklärt, wie Jesus in der Fürbitte für seine 
Folterer eindrucksvoll beweist (Lk 23,34). Damit wird die Gewalt zwischen den Menschen quasi für 
nichtig und inakzeptabel erklärt. Der Feind wird zum Bruder – oder in der heutigen Sprache: Feinde 
werden zu Geschwistern, weil sie die „Nächsten-Menschen“ sind. Der Mensch wird dem Mitmenschen 
in seinem Menschsein gerecht, weil er ihn annimmt als den Nächsten: Dies ist die theologisch und 
psychologisch-anthropologische Grundbedeutung des Begriffs der Gerechtigkeit (Mt 6,33: das Suchen 
nach dem Reich und der Gerechtigkeit im Sinne des Liebesgebotes), d. h. dem Nächsten als einem 
Mitmenschen gerecht zu werden. 

 
3. Der dritte Faktor ist die Selbstliebe, aber nicht im Sinne von Selbstverliebtheit, Egozentrik, Narzissmus 

oder Selbstsucht. Jesus verdeutlicht vielmehr mit dieser psychologischen Wendung hin auf den 
Liebenden, dass ein Mensch nur dann seinen Nächsten lieben kann, wenn er zu sich selbst ein gutes, 
geklärtes Verhältnis hat. Denn nur der in sich ruhende und seelisch starke Mensch kann Liebe 
schenken, ohne selbstsüchtig zu sein (Mt 5, 39ff.). Er vermag Toleranz zu üben, was nicht bedeutet, 
die Meinung des anderen zu übernehmen oder alle Aussagen als „gleich gültig“ hinzunehmen, sondern 
den anderen in seiner Menschenwürde zu achten, auch wenn dieser anderer Meinung ist. Dies hat Jesus 



Leitgedanken zum sozialen Frieden _______________________________________________________________________  Seite 4 von 13  
 

als starker Charakter gegenüber Andersdenkenden, gegenüber seinen Gegnern bis in seinen Tod hinein 
ohne Hass gelebt (Mt. 43ff). Wenn Gott die Menschen liebt, darf der Mensch sie nicht hassen; tut er es 
doch, verstößt er fundamental gegen das Gebot der Nächstenliebe und zerstört zugleich den Frieden 
mit Gott und mit dem Nächsten (Mt 10,22; Joh 3,20; 15,23). 

  
 

 Friedfertigkeit 
 
 

Brüderlichkeit                                                                Feindesliebe 
                           Geschwisterlichkeit 

 
Liebe 

 
Toleranz                                                                  Gerechtigkeits- 

                 sinn 
 
 

Solidarität 
und andere  
Tugenden 

 
 
Frieden kann folglich nicht nur auf die Abwesenheit von Krieg oder als sozialer Frieden auf Wirtschafts- 
und Sozialpolitik reduziert werden. Frieden ist mehr als nur Gewaltfreiheit. Frieden muss auch begriffen 
werden als Ausdruck sozialer Lebensqualität zum Nutzen aller Menschen – auch im Kontext anderer 
Werte und Tugenden wie z. B. von Solidarität und sozialer Gerechtigkeit. Sozialer Frieden bedeutet die 
Ausgeglichenheit und die Interessensbalance, das gewaltfreie Miteinander in allen Lebenslagen, die 
Friedfertigkeit im Denken, Fühlen und Handeln, den Verzicht auf Gewalttätigkeit in jeder Weise, die 
friedliche Krisenprävention und Konfliktbewältigung. Folglich ist das Friedensverständnis als 
Abwesenheit des Krieges dem sozialen Frieden, der begrifflich sehr viel weiter gefasst ist, untergeordnet. 
Wir müssen also als die Bewegung der Pax Christi anthropologisch fundamentaler denken als „nur“ in den 
gesellschaftlichen Zusammenhängen von Gewalt-, Kriegs-, Kapitalismus- oder Globalisierungskritik: Es 
geht um eine Grundfrage des Menschseins. 
 
Sozialer Frieden ist folglich integrativer Bestandteil des Mit-Menschseins und zeigt sich prägnant sowohl 
im christlichen Liebesverständnis wie auch in Theorie und Praxis der Menschenrechte. Die Wirklichkeit 
des sozialen Friedens ist folglich nur in der sozial- und rechtsstaatlich verfassten uneingeschränkten 
Demokratie möglich. Das heißt: Das Bemühen um sozialen Frieden und dessen Sicherung ist nur unter 
ausnahmsloser Achtung der Würde aller Menschen  und der Garantie ihrer Rechte möglich. Folglich kann 
sozialer Friede als Folge der Achtung der Menschenrechte und der gegenseitigen Liebe der Menschen 
zueinander verstanden werden. 
 
Eine Ausnahme vom sozialen Frieden kann es folglich genau so wenig geben wie eine Aussetzung der 
mitmenschlichen Liebe und der Menschenrechte, wie dies z. T. – leider auch in demokratischen Staaten – 
in Gesellschaft, Wirtschaft, Politik oder Religion immer wieder geschieht. Das Bemühen um den sozialen 
Frieden kann nur dann erfolgreich sein, wenn sich dies konsequent in allen Lebensbereichen und in allen 
Lebenslagen vollzieht. 
 
Daher entwickeln die Leitgedanken nachfolgend verschiedene Sach- und Begründungszusammenhänge 
sowie Zielorientierungen   
• zu Fragen der Persönlichkeit und Persönlichkeitsentwicklung der Menschen, 
• zu deren Verhaltensweisen und Aktionen mit all ihren Erlebniswerten, 
• zur Gestaltung des sozialen Nahraums, des unmittelbaren sozialen Erlebnis- und Erfahrungsfeldes der 

Menschen, 



Leitgedanken zum sozialen Frieden _______________________________________________________________________  Seite 5 von 13  
 

• zum gesellschaftlichen Umfeld der Menschen in seinen sozialen kulturellen, wirtschaftlichen und 
politischen Vollzügen und 

• zu internationalen und globalen Zusammenhängen menschlicher Verhaltensweisen. 
 
 
 
 
3.  Sach- und Begründungszusammenhänge sowie Zielorientierungen des sozialen Friedens 
 
 
Die Frage nach sozialem Frieden stellt sich komplex in allen Lebensvollzügen und verlangt klares,  
konsequentes, zielgerichtetes und verantwortliches Denken und Handeln im Mitgefühl für die Lebenslage 
der Mitmenschen. Das bedeutet, dass ein bloßes Bekenntnis oder die schönste Programmatik zum sozialen 
Frieden (Gesinnungsethik) nicht ausreicht für den gelebten Frieden, sondern dass erst der praktische, 
mitmenschliche Einsatz für den Nächsten (Verantwortungsethik) den sozialen Frieden schafft. Die 
nachfolgenden fünf Lebens- und Erlebensbereiche, Zuständigkeiten und Verantwortlichkeiten stehen in 
einer engen Verbindung miteinander und überschneiden sich teilweise (s. u. Skizze im Anhang). Sie sind 
insgesamt konstitutiv für den sozialen Frieden.  
 
 
 
3. 1  Persönlichkeit und Persönlichkeitsentwicklung der Menschen      
 
 
Sozialer Frieden entsteht nicht automatisch, sondern muss Bestandteil einer mitmenschlichen Prägung und 
Erziehung der Persönlichkeit sein. Dabei geht es zum einen um eine Auseinandersetzung, Überwindung 
und konstruktive Kulturbindung eventueller genetischer Vorgaben (Aggressionstrieb bzw. –neigung) wie 
auch um eine bewusste Werteorientierung im Sinne von Liebe und Mitmenschlichkeit. 
 
Der soziale Friede erwächst aus einer liebevollen Erziehung, die zum Ziel hat, die Persönlichkeit zu 
entwickeln zu Selbstständigkeit und Verantwortlichkeit dem Mitmenschen gegenüber. Ziel ist eine 
Haltung, die geprägt ist von Vertrauen, Toleranz und Hilfsbereitschaft. 
 
Die Voraussetzung einer Erziehung zum sozialen Frieden ist das gute Beispiel und Vorbild der Eltern bzw. 
generell aller Erwachsenen, die ihre Kindern nicht nur den Frieden „lehren“, sondern ihn auch vorleben. 
 
Gelebter sozialer Frieden gelingt am besten aus einer starken Persönlichkeit heraus, die über die 
notwendige Frustrationstoleranz verfügt, ohne in Aggressionen zu fallen, die eigenen Aggressionen 
beherrschen kann, um jegliche Form von Gewalt zu vermeiden und um der Gewalt erfolgreich 
vorzubeugen. Diese starke Persönlichkeit vertritt in der Praxis die Werte der Liebe, der Menschenwürde 
und der Mitmenschlichkeit. 
 
Diejenigen, die dies nicht vermögen, haben ein Anrecht auf Hilfe, dürfen in keiner Weise diskriminiert, 
sondern müssen liebevoll in die Gemeinschaft integriert werden, damit auch sie zu einer seelischen 
Balance gelangen, um gewalttätiges Verhalten zu verhindern - auch wenn dies mit großem emotionalen 
und sozialen Aufwand geleistet werden muss. 
 
Die Fähigkeit zum sozialen Frieden wird nicht durch einmaliges Bemühen erworben und gesichert, 
sondern gelingt nur in einem lebenslangen Lern- und Leistungsprozess, da die Persönlichkeitsentwicklung 
des Menschen nicht mit der Kindheit und Jugend endet. 
 
 
Konkrete Beispiele bzw. Vorschläge (siehe vor allem auch 3.2 und 3.3) 
 
- Den Menschen sichere, solidarische und gerechte Lebensbedingungen garantieren, in denen sie 

Beziehungen eingehen, eine Familie  gründen, in denen Kinder gern geboren und liebevoll aufgezogen 
werden und in denen sie selbst in Würde alt werden können.  



Leitgedanken zum sozialen Frieden _______________________________________________________________________  Seite 6 von 13  
 

- Die Eltern von Sorgen um die wirtschaftliche, soziale, gesellschaftliche und politische Existenz 
befreien, damit sie selbst ausgeglichen leben und ihre Kinder bestmöglich ohne Existenzängste fördern 
können. 

- Den Kindern eine optimale Betreuung gewährleisten, d. h. vor allem ihnen Liebe schenken, ihre Liebe 
annehmen und ihnen die Liebe für den Mitmenschen vorleben. Das bedeutet z. B. Muße zum 
Zärtlichsein zu haben, mit Kindern zu spielen, viel Zeit für sie zu haben, sich von ihnen erzählen zu 
lassen, sich um ihre Probleme zu kümmern 

- Den Kindern eine Umgebung schenken, in denen sie sich spielend, sich ausprobierend äußern, mit 
anderen Kindern und Erwachsenen freundlich umgehen können. 

- Kinder konkret mit Aufgaben betrauen, auch wenn diese nicht nur im Erfolg nach dem Verständnis der 
Erwachsenen erledigt werden, damit sie in Selbstständigkeit, im Vertrauen zu sich und anderen und 
mit Freude an der mitmenschlichen Begegnung in die Verantwortung hineinwachsen. 

- Für sich und für Kinder ein Zusammenleben gestalten, in dem Konflikte gewaltfrei und in 
größtmöglicher Interessenbalance der Konfliktgegner gelöst werden können: fairen Streit zulassen, ins 
Streiten einüben, den Gegner nicht demütigen, sich nach einer Niederlage nicht rächen, nach der fairen 
Beilegung eines Streits weiterhin miteinander auskommen.  

- Eigene Aggressionen so regulieren, dass daraus für sich selbst wie für andere kein Schaden entsteht: 
Konflikte nicht unterdrücken, sondern gewaltfrei austragen; die Rechte des anderen dabei achten, aber 
auch die eigenen Rechte vertreten. 

- Den Kindern ein Vorbild für friedfertiges, gewaltfreies Verhalten in allen Lebenslagen sein.  
- Bei Problemen und in Konflikten die Kinder und Jugendlichen ernst nehmen, sich ihnen zuwenden und 

sich auf sie einlassen, ihnen ggf. bei der Problemlösung helfen. 
- Den Kindern und Jugendlichen verständlich machen, dass man immer die Rechte anderer achten muss 

– auch wenn die eigenen Aggressionen groß sind, und auch dann, wenn andere Unrecht begangen 
haben. 

- Im alltäglichen Umgang miteinander soziale Verhaltensweisen einüben: z. B. Fairness nicht nur im 
Sport, sondern zu allen Zeiten und Gelegenheiten, Vermeidung von Gewalt auch in der Sprache, in der 
Unterhaltung, Ablehnung von Gewaltvideos und Gewaltverherrlichung, Einsatz gegen Mobbing im 
Kindergarten, in der Schule, im Beruf usw.,  

- Die Entwicklung einer kindgerechten und praxisbezogenen Friedenspädagogik vorantreiben. 
- Die gemeinsame und integrative Förderung, Erziehung und Bildung von Kindern der vorzeitigen 

Sortierung der Kinder in Neigungen, Befähigungen, Begabungen, Stand, Herkunft, Religion etc. 
vorziehen .  

- Demokratische Erziehung der gegenseitigen Achtung, des Interessenausgleichs, der Offenheit, der 
fairen Auseinandersetzung fördern. 

- Menschen, die in Schwierigkeit geraten sind, durch Gespräche, durch Besuche, Kontakte, praktische 
Hilfe oder Beratung zu einer besseren Lebensperspektive verhelfen. 

 
.................. 
 
 
 
3. 2. Verhaltensweisen und Aktionen mit deren Erlebniswerten 
 
 
In jeder menschlichen Begegnung kommt soziale Friedfertigkeit – aber auch das Gegenteil – zum 
Ausdruck. Die Bereitschaft, den Mitmenschen nicht anzugreifen, ihn nicht zu beleidigen, ihn nicht zu 
benachteiligen, ihn nicht zu verletzen, ihn nicht zu demütigen, sondern ihm wenigstens offen und 
achtungsvoll gegenüber zu treten, ist Ausdruck sozialer Friedfertigkeit. 
 
Voraussetzung sind dabei zum einen die durch Erziehung und Prägung erworbenen Fähigkeiten sozialen 
Verhaltens, zum anderen insgesamt eine Kultur und Atmosphäre der gegenseitigen Achtung: Toleranz und 
Rücksichtnahme mit dem Ziel, im privaten wie im öffentlichen Bereich eine allgemeine Interessensbalance 
herzustellen und zu wahren. 
 
Dazu bedarf es eines dem Nächsten zugewandten Denkens, mindestens der Minimierung unangenehmer 
Empfindungen dem anderen gegenüber, besser aber der positiven Zuwendung und einer Bereitschaft zur  



Leitgedanken zum sozialen Frieden _______________________________________________________________________  Seite 7 von 13  
 

Fairness bei allen Formen des sozialen Miteinanders. Das gilt in Konflikten ebenso wie in der Freundschaft 
oder der partnerschaftlichen Liebe, auf allen Ebenen der Politik, in allen Bereichen der Wirtschaft, der 
Kultur und anderer gesellschaftlicher Aktionsfelder. 
 
Aus der Achtung der Menschenrechte und der Praxis der Nächstenliebe, aus der sozialen Qualifizierung 
aller Lebensbereiche und aus der Minimierung und Vermeidung von Gewalttätigkeit erwächst die Chance, 
Gemeinschaften mit einem hohen sozialen Erlebniswert zu bilden. Das Erleben sozialen Friedens, die 
Sicherheit, die eben nicht aus der aktuellen oder strukturellen Gewalt, sondern aus einem ausgleichenden 
Miteinander entsteht, festigt und steigert wiederum den sozialen Frieden. Aus dieser Lebensqualität heraus 
ist es leichter möglich, mit Konflikten und Krisen gewaltfrei umzugehen und ihnen vorzubeugen bzw., 
wenn es doch zu Gewalttätigkeiten gekommen ist, mit der Bereitschaft zur Versöhnung zum sozialen 
Frieden zurückzukehren. Dies gilt sowohl für den sozialen Mikrobereich der Familie wie zu den weit 
gespannten Entscheidungsprozessen in Wirtschaft, Politik und Gesellschaft. Es gibt keinen Lebensbereich, 
in dem aus Leistungsdenken, aus Profit-, Herrschafts- oder Geltungssucht Ausnahmen von der Priorität des 
sozialen Friedens gemacht werden dürfen. 
 
Sozialer Frieden darf aber nicht verwechselt werden mit einer durch strukturelle Gewalt und Zwang 
geschaffenen Ruhe, in der die Menschen nicht mehr wagen, ihre Rechte offen und aktiv wahrzunehmen. 
Machtstrukturen, ganz gleich auf welcher sozialen Ebene, die durch überzogene Sicherheitserwägungen 
oder durch Unterdrückung eine fragwürdige Konfliktfreiheit schaffen, können nicht mit Frieden 
gleichgesetzt werden. Im Gegenteil: Ruhe aus Unfreiheit und Zwang heraus wird allmählich zum Ausgang 
neuer Konflikte und Gewalt. Nur wo die Menschen eine aktiv gelebte und zugleich rücksichtsvoll 
ausbalancierte Freiheit leben, kann der soziale Frieden gesichert werden. 
 
Diese Art der friedensorientierten Lebensgestaltung muss bewusst erfolgen, muss erlebbar, für alle 
nachvollziehbar werden. Sozialer Frieden als Form der Mitmenschlichkeit muss als ein hoher Wert – eben 
als Erlebniswert – gepflegt werden. So wäre es an der Zeit, den sozialen Frieden bewusst als ein – ggf. 
auch einklagbares Recht – in den Grundrechtekatalog des Grundgesetzes aufzunehmen.  
 
 
Konkrete Beispiele bzw. Vorschläge (siehe vor allem auch 3.1 und 3.3) 
 
- Die Menschenrechte, hier vor allem Friedfertigkeit und Frieden als Grundwerte bewusst akzeptieren 

und für das eigene Verhalten verbindlich machen. 
- Möglichkeiten der Konfliktprävention beschreiten und deren Wert als positiv erlebbar machen. 
- Gewaltlosigkeit als Prinzip der Konfliktregelung durchsetzen und in den verschiedenen 

Lebensbereichen – z. B. im Kindergarten, in der Schule, im Betrieb, im Sport – als konkrete Regeln für 
alle verbindlich erklären und diese auch bewusst als wertvoll annehmen. 

- Den sozialen Frieden vorleben, einfordern und wertschätzen: z. B. durch eigenes Beispiel, durch 
Werben und Propagieren, durch gezielte Aktionen, durch offene Kommunikation, als 
Verhaltensprinzip in Parteiprogrammen, in Verbands- und Vereinssatzungen, als Grundsätze von 
Initiativen und Gruppen, in den politischen und religiösen Gemeinden. 

- Das Erlebnis des sozialen Friedens in den verschiedenen Gemeinschaften durch Wertschätzung,  
Bestätigung und Belobigung verstärken und öffentlich machen. 

- Lebensformen sozialintegrativ verändern: z. B. durch kommunikative Wohnformen, durch Pflege des 
regelmäßigen Dialogs in der Nachbarschaft, im Beruf, in der Freizeit im Kontakt der Religionen etc., 
durch gezieltes Konflikttraining, durch Nachbarschaftshilfe, durch Kinderbetreuung, durch Feiern und 
Freizeiterlebnisse – und diese Lebensvollzüge als Formen der Friedfertigkeit  schätzen. 

- Den Interessenausgleich, die Konsensfähigkeit, die Gewaltlosigkeit, den Einsatz für Frieden als 
Kennzeichen von Demokratie begreifen, deutlich machen, lehren sowie einfordern und vor allem die 
Menschen zur Umkehr bewegen, die diese Werte missachten. 

- Die Versöhnung nach einem Konflikt miteinander positiv werten und feiern. 
 
................. 
 
 



Leitgedanken zum sozialen Frieden _______________________________________________________________________  Seite 8 von 13  
 

 
 
3. 3. Gestaltung des sozialen Nahraum, des unmittelbaren sozialen Erlebnis- und Erfahrungsfeldes der 
Menschen 
 
 
Für eine gelingende mitmenschliche Erziehung und Prägung zum sozialen Frieden sind Familie, 
Partnerschaft, Freundeskreis, Kindergarten, Hort, Schule, Hochschule, Beruf, Freizeit, Krankenhäuser, 
Reha- und Pflegeeinrichtungen die unmittelbaren sozialen Erlebnis- und Erfahrungsfelder, in denen soziale 
Eigenschaften entwickelt, gepflegt und gesichert werden können und müssen.  
 
Dieser soziale Nahraum ist zunächst der primäre oder zentrale Lebensraum eines Menschen. In ihm wird 
ganz wesentlich ein Weltverständnis herausgebildet und ausgeprägt, das die Wertehaltung des einzelnen in 
verschiedenen Formen der Gemeinschaft, also auch die Bedeutung sozialen Friedens im Leben, vorgibt. 
Der soziale Nahraum ist folglich das Feld konkreten Handelns und zugleich Erlebniswelt mit Erfolg und 
Misserfolg, auf dem der Sinn und Zweck sozialen Handelns, aber auch dessen Erfolg und Erfolglosigkeit 
vermittelt wird. Sozialintegratives Lernen aus Erfahrung, Korrekturen des eigenen und des Verhaltens 
anderer ist die Voraussetzung auch des Verhaltens im Makrobereich der Gesellschaft und der globalen 
Welt: Pazifismus, Gewaltfreiheit, Antikriegsengagement werden vorgeformt in den Lebensvollzügen des 
sozialen Nahraums, bereits in der frühkindlichen Erziehung und Prägung und in der Wertschätzung von 
Liebe, Vertrauen, Friedfertigkeit und Toleranz (siehe insgesamt 3.1 und 3.2). 
 
Diese Lebensräume müssen unter dem Vorzeichen der Nächstenliebe und der Menschenrechte stehen, die 
nicht nur einen Verhaltenskodex für Politik und Wirtschaft darstellen, sondern universale Bedeutung in 
allen Lebenslagen und Lebensbereichen besitzen. Vorzeichen des sozialen Friedens ist die 
uneingeschränkte Geltung der Menschenwürde für und durch jeden einzelnen an jedem Platz und zu jeder 
Zeit des Lebens. Einen „Freiraum“ ohne Menschenrechte und Demokratie kann es daher nicht geben. 
 
Folglich müssen Lebens- und Arbeitsbedingungen gewährleistet sein, die ein weitgehend belastungsfreies 
Agieren zum Nutzen aller gewährleistet bzw. wo die anstehenden und unvermeidlichen Be- und 
gelegentlichen Überlastungen kompensiert werden, um die individuelle und soziale Ausgeglichenheit und 
Lebenskraft der Menschen wieder herzustellen. Menschenwürdig und förderlich für den sozialen Frieden 
sind folglich die liebevollen Beziehungen in Familie, Partnerschaft und Lebensgemeinschaften, die 
freundliche Förderung von Kindern und Jugendlichen in Kindereinrichtungen, in Schule und Ausbildung, 
der faire Umgang miteinander in Freizeit und Sport, die Kollegialität im Beruf oder die Fürsorge in allen 
Gesundheits- und Pflegeinrichtungen. Liebevolle Beziehungen wirken gegen Ausgrenzungen, 
Benachteiligungen, Existenzgefährdungen und Demütigungen bzw. generell gegen alle lieblosen und 
unwürdigen Behandlungen im Umgang miteinander. 
 
 
Konkrete Beispiele bzw. Vorschläge (siehe vor allem auch 3.2 und 3.4) 
 
- Mentale, verbale und aktuelle Gewalt im Alltag vermeiden, ihr vorbeugen, sie bewusst ächten und 

dagegen gewaltfreie Lebensformen in der Familie, in der Schule, in der Nachbarschaft, unter 
Freunden, im Umgang mit Gegnern, in der Ausbildung, im Betrieb, in der Freizeit vermitteln und 
einüben. 

- Gewaltfreie Verhaltensweisen trainieren – von der Kindererziehung, über das Zusammenleben der 
Partner, über Schule bis hin zu Alten- und Pflegeheimen. 

- Sich um vertrauensvollen und menschenwürdigen Umgang im eigenen sozialen Umfeld bemühen, 
auch und gerade dort, wo es leicht zu Vorurteilen, zu Meinungsverschiedenheiten, zu Animositäten  
und zu Auseinandersetzungen kommen kann. 

- Mediation als Konfliktregelungsmethode nicht nur in bestimmten sozialen oder beruflichen Bereichen, 
sondern als selbstverständliche Verhaltensregulierung gegen Demütigungen, Missachtung, 
Lieblosigkeit, Hass, Ausgrenzung etc. in allen Lebenslagen nutzen. 

- Eine ausgefeilte Pädagogik der Gewaltlosigkeit und Vertrauenssicherung entwickeln und auf allen 
Erziehungsfeldern verbindlich machen. 



Leitgedanken zum sozialen Frieden _______________________________________________________________________  Seite 9 von 13  
 

- Die Erfahrungen mit der Praxis des sozialen Friedens und Interessenausgleichs mitteilen, andere 
Menschen in diese Praxis mit einbeziehen und sie für sozialen Frieden fit machen. 

- Sich gegen autoritäre amtliche Regelungen, Bevormundungen und unnötige Einschränkungen wehren 
und die mitmenschliche Selbstregulierung fördern: z. B. in der Nachbarschaft, in der Schule, in der 
Freizeit, im ehrenamtlichen Engagement. 

- Den Kindern und Jugendlichen zu ungestörten und weiträumigen Spiel- und Erlebnisräumen vor allem 
in den Städten verhelfen. 

- Die Schulpädagogik stärker auf sozialintegratives Lernen, auf Kooperationsfähigkeit, Mündigkeit, 
Verantwortungsbewusstsein, Solidarität hin orientieren gegen eine primär auf unsoziale Konkurrenz 
und Leistung ausgerichtete Erziehung. 

- Vielfältige Naturerlebnisse im persönlichen Kontakt vermitteln, um den schonungsvollen Umgang und 
das Genießen der natürlichen Lebensgrundlagen zu gewährleisten. 

 
................. 
 
 
 
 
 
3. 4. Gesellschaftliches Umfeld der Menschen in seinen sozialen kulturellen, wirtschaftlichen und 
politischen Zusammenhängen  
 
 
Die genannten konkreten Handlungsräume des unmittelbaren sozialen Umfeldes sind Teil der Gesellschaft  
in deren komplexen kulturellen, wirtschaftlichen, sozialen und politischen Zusammenhängen: Der 
friedfertige oder friedlose Umgang der Menschen miteinander ist auch ganz wesentlich abhängig von der 
Prägung ihrer Persönlichkeiten und von den ersten Lebenserfahrungen im unmittelbaren sozialen Umfeld, 
auch wenn dies nicht immer und sofort erkennbar, erfahrbar oder einzusehen ist. Die Erfahrungen aus dem 
sozialen Nahraum sind mitbestimmend für das Agieren im öffentlichen Raum sowohl der eigenen 
Gesellschaft wie auch auf der globalen Ebene. So hängen z. B. gewalttätige Übergriffe von Soldaten bei 
Auslandseinsätzen mit deren Sozialisationserfahrungen in Kindheit und Jugend zusammen. 
 
Daher ist es wichtig für die Sicherung des sozialen Friedens in der unmittelbaren eigenen Umgebung wie 
bei der globalen Friedenssicherung, dass Friedfertigkeit nicht nur vom einzelnen Menschen in der 
Erziehung, in seinem unmittelbaren sozialen Nahraum und in seinen Handlungen als ethisch-moralische 
Verbindlichkeit gefordert werden darf. Vielmehr müssen ausnahmslos in allen Bereichen von Kultur, 
Wirtschaft, Politik und sonstigem sozialen Leben, auch und gerade im Bereich des Militärs, die soziale 
Gerechtigkeit, die Solidarität und die mitmenschliche Achtung als die wesentlichen Voraussetzungen von 
Friedfertigkeit eingefordert und praktiziert werden. Oder anders formuliert: Es ist z. B. widersinnig, wenn 
einerseits gefordert wird, dass Erwachsene im eigenen privaten Bereich gute und liebevolle Eltern, 
freundliche Nachbarn oder faire Sportfreunde sein sollen, andererseits aber hingenommen wird, dass 
dieselben Menschen sich in Wirtschaft und Politik aus Profit- und Konkurrenzgründen rücksichtslos gegen 
andere durchsetzen.  
 
Wo Menschen marginalisiert, Familien benachteiligt, Jugendliche von Studium und Ausbildung 
ausgeschlossen, wo einerseits horrende Spitzengehälter an Manager gezahlt, Arbeitern und Angestellten 
dagegen existenzsichernde Löhne und Gehälter vorenthalten werden, wo das Recht auf Arbeit verweigert 
wird, wo immer mehr Menschen wie z. B. Empfänger von Transferleistungen und Armutslöhnen aus dem 
kulturellen Leben ausgeschlossen sind, Menschen in die Altersarmut fallen und die Kinderarmut steigt, 
dort ist der soziale Friede gestört.  
 
Diejenigen Verantwortlichen in Politik, Wirtschaft und Gesellschaft, die diese Missstände produzieren, 
gutheißen oder hinnehmen, müssen sich sagen lassen, dass ihnen die Verantwortung für den Mitmenschen 
fehlt, dass sie ein Manko in ihrer Persönlichkeitsentwicklung erlitten und ihre eigene Mitmenschlichkeit 
verschüttet haben. Ihnen das Mandat zu verweigern, wäre die notwendige Konsequenz. 
 



Leitgedanken zum sozialen Frieden _______________________________________________________________________  Seite 10 von 13  
 

Sozialer Friede bedeutet Solidarität mit den Schwächeren, aber nicht rücksichtslose Machtausübung zum 
eigenen Vorteil. Oder anders gesagt: Die Gesellschaft benötigt gegen den Geist des Neoliberalismus, gegen 
die Entwertung der Demokratie und die Missachtung der Menschenrechte eine nachhaltige Imageumkehr 
zur politischen, ökologischen und wirtschaftlichen Mitmenschlichkeit: Der eigene Vorteil darf nicht in der 
Befriedigung von Profit- und Machtgier, sondern muss im Interessenausgleich aller im Sinne sozialer 
Gerechtigkeit gesehen werden, aus der alle mit und in ihren sozialen Beziehungen profitieren. Wer dies 
nicht begreift, versteht nicht die Bedeutung von sozialem Frieden und von Mitmenschlichkeit. 
 
Den sozialen Frieden auf gesellschaftlicher Ebene, in Politik, Wirtschaft und Kultur herzustellen, ist 
Verpflichtung aus dem Geist der Menschenrechte heraus. Die gen. Missstände zu beheben ergibt sich 
zwingend aus Art. 1 - 20 GG (Grundrechte und sozialer Charakter der Verfassung). Wer sich nicht 
ernsthaft und wirksam um diesen sozialen Frieden bemüht, handelt unmenschlich und verfassungswidrig. 
 
 
Konkrete Beispiele bzw. Vorschläge (siehe vor allem auch 3.3 und 3.5) 
 
- Grundsätzlich die Menschen- und Grundrechte uneingeschränkt achten und praktizieren – als 

Verbindlichkeit auch und gerade für die Verantwortlichen in politischen Parteien, in politischen 
Organen, Behörden und anderen staatlichen Einrichtungen, in der Wirtschaft, im Militär, in den 
Kirchen, Vereinen und in allen Initiativen und Gruppierungen der Gesellschaft. 

- Gewaltlosigkeit als Verfahrensprinzip nicht nur propagieren, sondern bewusst praktizieren, dafür 
werben und sich einsetzen. 

- Unbedingt erforderliche Gewalt nur als Notwehrgewalt im privaten und öffentlichen Raum auf ein 
Mindestmaß reduzieren: zur Abwehr von Gefahren für Leib und Leben anderer, nicht aber als 
Demonstration von Herrschaft, Macht und Gewaltbereitschaft.. 

- Armut und maßlose Bereicherung, Erwerbslosigkeit, ökonomische Entrechtung, Gefährdung der 
Umwelt, Steuerungerechtigkeit, Diskriminierung, Ausgrenzung und andere soziale Ungerechtigkeiten 
als Gefährdung des sozialen Friedens, unter Umständen sogar als Verbrechen begreifen, kennzeichnen 
und überwinden. 

- Allen, die Gewalt ausüben, mit demokratischen Mitteln die Möglichkeit nehmen, ihre Mitmenschen zu 
quälen.  

- Entsprechend der UN-Menschenrechtscharta ein Recht auf Arbeit in das Grundgesetz aufnehmen und 
in diesem Zusammenhang eine gerechte Verteilung von Arbeit, Einkommen und Vermögen 
durchsetzen und die verbreitete Diskriminierung von Erwerbslosen nachhaltig bekämpfen. 

- Sich für die Armen und Entrechteten und sich für die Nachhaltigkeit sozialer Gerechtigkeit als einer 
wesentlichen Voraussetzung sozialen Friedens einsetzen. 

- Soziale Gerechtigkeit von Politikern, Wirtschaftern, Gewerkschaftern und anderen Verantwortlichen in 
der Gesellschaft einfordern: gegen die Diskriminierung durch Regelungen und Tatbestände wie 
Armutslöhnen, Hartz IV, Ein-Euro-Jobs oder Leiharbeit. 

- Die Möglichkeiten für alle Bürgerinnen und Bürger verbessern, rechtliche Maßnahmen gegen 
Ungerechtigkeit und Willkür von welcher Seite auch immer ergreifen. 

- Die Verletzungen des sozialen Friedens öffentlich bekannt machen und durch den Druck der 
Öffentlichkeit überwinden. 

- Die Grundlagen dafür schaffen, dass die Schädigungen ungerecht Behandelter wieder gut gemacht 
werden, dass damit die Verletzungen des sozialen Friedens für die Betroffenen spürbar geheilt werden 
und der soziale Friede erkennbar wieder hergestellt wird.  

- Den gleichberechtigten und demokratischen Umgang zwischen Vorgesetzten und MitarbeiterInnen  am 
Arbeitsplatz gegen jede Form von Demütigung durchsetzen. 

- In den Betrieben uneingeschränkte Mitbestimmung einführen, Tarifsicherheit und die Entlohnung für 
ein würdiges Leben  gewährleisten. 

- Die direkte Demokratie der Bürgerinnen und Bürger fördern – gegen kaum überwindbare Quoren, die 
von den politischen Eliten aufgestellt worden sind und die Volksbegehren und Volksentscheid be- und 
verhindern. 

- Die Konkurrenz in Politik, Wirtschaft u. a. menschlich gestalten, d. h. die Unterlegenen und Verlierer 
nicht entwürdigen oder ihrer Existenzgrundlage berauben. 

- Die Förderung Bedürftiger nicht als lästige Pflicht, sondern als erfüllende soziale Leistung betrachten 
und verständlich machen. 



Leitgedanken zum sozialen Frieden _______________________________________________________________________  Seite 11 von 13  
 

- Den privaten Einsatz für andere Menschen als gesellschaftsrelevante Tätigkeit achten: z. B. öffentliche 
Achtung, Würdigung und Entgeltung der Elternerziehungszeiten oder der privaten Kranken- und 
Altenpflege. 

- Insgesamt in der Gesellschaft eine Atmosphäre gelebter Solidarität für alle erfahrbar und 
nachvollziehbar machen: durch gegenseitige Wertschätzung, durch Hilfeleistungen vor allem für 
besonders bedürftige Menschen, durch unterschiedliche Formen der Kooperation von der 
Nachbarschaftshilfe über die Hilfe für Migranten, die Förderung von Kindern, die Unterstützung von 
Erwerbslosen, die Pflege von Alten bis hin zur Stärkung von sozial kooperativen Politikern, 
Wirtschaftern und anderen öffentlichen Personen etc. 

- Kriegsdienstverweigerer achten und Totalverweigerer nicht durch Kettenstrafen ächten und sie 
existenziell bedrohen. 

................. 
 
 
 
3. 5. Internationale und globale Zusammenhänge menschlicher Verhaltensweisen. 
 
 
Dieselben Verhaltensweisen sind auch für alle Handlungen gefordert, die den Umgang der Völker auf den 
unterschiedlichen politischen und wirtschaftlichen Ebenen und in den verschiedenen Lebensbereichen 
betrifft. Friedliche Koexistenz ist nicht nur der bloße Verzicht auf Gewalt und Krieg oder bloßer 
Waffenstillstand, sondern ist die bewusste achtungsvolle Hinwendung zum Mitmenschen in anderen 
Ländern und Kontinenten, gegenüber anderen Kulturen und Religionen, d. h. die soziale Gestaltung der 
Welt. Tragende Werte des internationalen und globalen sozialen Friedens sind dabei nicht nur die 
Ausschaltung jeder Art von physischer und psychischer Gewalt als Mittel der Kriegsführung, nicht allein 
schon die Vermeidung einseitiger Machtausübung oder der Verzicht auf Ausbeutung, sondern soziale 
Gerechtigkeit als Interessensbalance und Solidarität als gegenseitige Hilfe in einem achtungsvollen 
Miteinander sozialen Friedens.  
 
Für das Feld internationaler und globaler Beziehungen gelten im Prinzip dieselben Werte, Prinzipien und 
Verhaltensweisen wie im sozialen Nahraum und auf der gesellschaftlichen Ebene. Da aber gerade in 
diesem sozialen Makrobereich. weiter gefasste bzw. gröbere Verfahrensstrukturen bestehen, weil auf 
politischer und wirtschaftlicher Ebene die Länder mit ihren Führungsspitzen oft sehr distanziert 
miteinander kommunizieren und zunächst nicht als die persönlich bekannten Nachbarn und Freunde von 
nebenan, wäre es im Interesse des sozialen Friedens auch im international-globalen Bereich sinnvoll und 
zweckmäßig, die sozialen Beziehungsstrukturen weiter zu intensivieren und zu verfeinern. 
 
In diesem Sinne bedeutet und schaffen auf diesem Feld der verfeinerten Beziehungen der Kulturaustausch, 
die Gespräche und der Erfahrungsaustausch auf den verschiedenen fachlichen Gebieten, das vielseitige 
Gespräch der Religionen, Studien im Ausland, Schüler- und Jugendaustausch, transnationale 
Kooperationen von Parteien, Verbänden und Vereinen, die Förderung wirtschaftlicher Beziehungen, die 
internationale Solidarität den sozialen Frieden: für ein nachhaltiges umweltfreundliches Wirtschaften, für 
die Option für die Armen als das internationale Bemühen um Beseitigung von Elend, für die 
Krisenprävention und gewaltfreie Konfliktbewältigung. Generell bedeutet die Sicherung des sozialen 
Friedens auf international-globaler Ebene die uneingeschränkte Praxis der Menschenrechte – sowohl durch 
Regierungen wie durch Wirtschaft, Kultur, Religion, ganz wesentlich aber auch durch private Initiativen 
und das Engagement des einzelnen. 
 
 
 
Konkrete Beispiele bzw. Vorschläge (siehe vor allem auch 3.3 und 3.4) 
 
- Die Abkehr von den überwiegend militärischen Kriseninterventionen einleiten und internationale 

Militäreinsätze nicht mehr undifferenziert, unkritisch und fälschlich als Friedensmaßnahmen 
deklarieren. 

- Peace making, keeping und building durch das Militär in zivile und gewaltfreie Aufbauarbeit und Hilfe 
umwandeln. 



Leitgedanken zum sozialen Frieden _______________________________________________________________________  Seite 12 von 13  
 

- Die Rolle der UNO in der zivilen Krisenbewältigung stärken. 
- Soziale, wirtschaftliche und ökologische Hilfsprogramme für die gesamte Welt gegen alle 

militärischen, primär profitorientierten Zielsetzungen durchführen, gegen Armut, Ausbeutung, 
Kolonialismus, Unterdrückung. 

- Menschenwürdige und menschenfreundliche Verhältnisse vor allem in der Dritten und Vierten Welt 
schaffen: z. B. Kinderarbeit verbieten, Frauenrechte stärken, die Rekrutierung von Kindersoldaten 
unterbinden, Umweltschädigungen stoppen, die rücksichtslose Ausbeutung der Natur verhindern, für 
fairen Handel sorgen. 

- Sich für einen Ausgleich der wirtschaftlichen Kapazitäten engagieren – gegen die globale 
Marktbeherrschung durch die hochentwickelten Staaten. 

- Das Leid der Menschen in anderen Ländern nicht ignorieren, verschweigen oder in Kauf nehmen, 
sondern vom Leid erzählen, die helfende Aktivität von Politikern und Wirtschaftern einfordern bzw. 
ihnen anderenfalls das Mandat versagen. 

- Internationale und uneigennützige Solidarität vor allem dort üben, wo Vernichtung, Gewalt, Armut, 
Diskriminierung, Ausgrenzung und andere soziale Ungerechtigkeiten und Existenzbedrohungen  
herrschen. 

- Die Auflösung der Militärblöcke vorantreiben. 
- Den fortschreitenden Ausbau von Rüstung und Militär in Europa u. a. aufdecken und unterbinden. 
- Die Festung Europa gegen armutsbedingte Migration, gegen politische Verfolgungen, gegen 

ausbeuterisches Handeln schleifen und Europa zu einem fairen Partner vor allem für die Dritte und 
Vierte Welt umgestalten. 

- Den internationalen Jugend- und Kulturaustausch als Mittel der Verständigung fördern. 
- Sich für die universale Gültigkeit und Praxis der Menschenrechte einsetzen: z. B. in Vereinen und 

Initiativen, durch aktive Mitwirkung in Wahlkämpfen, bei der kritischen Hinterfragung von 
Warenproduktionen oder in der öffentlichen Kritik einer menschenrechtsfeindlichen Politik. 

................. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Leitgedanken zum sozialen Frieden _______________________________________________________________________  Seite 13 von 13  
 

Anhang 

 
Komplexe Zusammenhänge sozialen Friedens 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
+ 

 
Internationale und globale Zusammenhänge menschlicher Verhaltensweisen: 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
z. B. transnationale Zusammenarbeit, fairer Handel, Selbstbestimmungsrecht und 
Gleichberechtigung aller Völker, Überwindung von Ausbeutung, Kampf gegen Armut, 
Kriegsverhütung, globale Abrüstung, Aussöhnung der Religionen, Umweltschutz  ... 
 

 
Gesellschaftliche Prozesse in Politik, Wirtschaft, Kultur:  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
z. B. soziale und wirtschaftliche Interessensbalance, existenz-
sichernde Arbeit für alle, Sicherung der Altersversorgung, 
Beteiligung am Betriebsvermögen, Integration von Randgruppen, 
Förderung Benachteiligter, Überwindung der Armut ... 

 
Gestaltung des sozialen Nahraums: 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

z.. B.: Stärkung von Familien und 
Lebensgemeinschaften, Kommunikation, 
Begegnungen, Gemeinsamkeiten, 
Versöhnung ... 

Persönlichkeits- 
entwicklung des 
Individuums – 

Verhaltensweisen, 
Aktionen, 

Erlebniswerte: 
 
z.B. Förderung von 
Selbstsicherheit und 
Toleranz,Verantwort- 
 lichkeit, Praxis der 
Menschenrechte, 
Interessensausgleich, 
gewaltfreies Handeln, 
Selbstbestimmung ... 


