
 
 

Seite 1 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

Vortrag von Prof. Dr. Heinrich Missalla am 17. Juni  2009  
anlässlich des Studientags von pax christi in Fulda   
 
Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens 
der deutschen Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 
Den Titel meines in der Einladung angekündigten Referates muss ich insofern 
ändern, als ich nicht die ganze Zeit der NS-Herrschaft in den Blick nehme, son-
dern – angesichts des bevorstehenden 70. Jahrestags des Kriegsbeginns - nur 
das Verhalten der deutschen katholischen Kirche zum nationalsozialistischen 
Krieg. 
 
In einem ersten Teil werde ich vergessene oder verdrängte Bischofsworte aus 
der Kriegszeit in Erinnerung rufen. Dann stelle ich dar, wie die Kirchenleitung in 
den Jahrzehnten nach dem Krieg mit jenen Äußerungen umgegangen ist. 
Schließlich erlaube ich mir als einer derjenigen, die damals den Befehlen und 
Weisungen ihrer Vorgesetzten in Kirche und Staat gefolgt sind, einige Anmer-
kungen und Fragen. 
 
1. Ein Rückblick: Stimmen der Bischöfe zum Krieg 
 
Alois Fürst zu Löwenstein, Präsident des Zentralkomitees der Deutschen Katholi-
kentage, schrieb in dem 1934 erschienenen Buch "Die Wächter der Kirche",  
dass die Bischöfe "kraft göttlicher Berufung unsere Hirten sind und unsere Lehrer 
und Führer durch alle Zweifel und Irrtümer und Versuchungen des  Erdenlebens 
hindurch" und dass sie als "treue Wächter unserer heiligen Kirche ... uns jederzeit 
den Weg führen werden, der Deutschland zum Heile gereicht".1 –  
 
In einem Schreiben an Bischof Wienken, das als Vorlage für ein Gespräch mit 
einem Vertreter der Reichsregierung diente, stellte Kardinal Bertram 1940 die 
kirchenamtliche Position wie folgt dar: "Die Kirche gibt der staatlichen Autorität in 
Gott und Gewissen die nachhaltigste Verankerung, lehrt und pflegt mit innerli-
chen Beweggründen und übernatürlichen Kraftquellen die bürgerlichen und spe-
ziell auch die soldatischen Tugenden, wie Gottvertrauen, Mut, Tapferkeit, Vater-
landsliebe, Opferbereitschaft für den Nächsten, die Volksgemeinschaft, den 
Staat, Genügsamkeit, Zufriedenheit zum standhaften Durchhalten und Einsatz 
auch in schwierigster Lage; sie bejaht den gerechten Krieg, betet um einen sieg-
reichen Ausgang dieses jetzt brennenden Krieges in einem für Deutschland und 
Europa segensreichen Frieden, eifert die Gläubigen zu den vorgenannten Tu-
genden in Predigt und Christenlehre an."2 Dieser lehramtlichen Linie entspricht 
der Duktus der im ersten Kriegsjahr  erschienenen Hirtenbriefe: Die Bischöfe 
suchten ihre Diözesanen – wie es in einer Sammlung von „Gesetzen, Verfügun-
gen und Richtlinien“ zur „Seelsorge und Verwaltung im Krieg“ von 1940 hieß – 
„zur standhaften Treue gegen Obrigkeit, Gebote und Obliegenheiten aus religiö-



 
 

Seite 2 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

sen Quellen, aus sittlichen Motiven zu stärken"; sie forderten "mit dem Gewicht 
der geistlichen Autorität die Gläubigen auf, das harte Geschick im Vertrauen zur 
Vorsehung in christlicher Bereitschaft und Unverzagtheit auf sich zu nehmen..., 
für Reich und Heer sowie um einen segensreichen Sieg und Frieden zu beten"3 
In den persönlichen Notizen des Bischofs von Speyer über den Verlauf der Ple-
narkonferenz des deutschen Episkopats am 23. August 1939 - also eine Woche 
vor Beginn des Krieges - ist in unvollständigen Sätzen vermerkt: "Bei Ausbruch 
des Krieges ist ein Hirtenwort an die Gläubigen zu richten. Gebete einlegen; die 
katholischen Soldaten *** verpflichtet, in Treue und Gehorsam gegen Führer und 
Obrigkeit, opferwillig unter Hingabe ihrer ganzen Persönlichkeit zu erfüllen ge-
mäß den Mahnungen der Heiligen Schrift. An das Volk richten wir die Bitte, unse-
re innigen Bitten zum Himmel zu senden, daß Gott den ausgebrochenen Krieg zu 
einem für Vaterland und Volk siegreichen Ende führen möge."4 Es gab dann zwar 
kein gemeinsames Hirtenwort, doch die hier geäußerten Grundgedanken finden 
sich in den mir bekannten Hirtenbriefen der einzelnen Diözesanbischöfe wieder. 
Wenn ich im Folgenden einige Texte aus den verschiedenen Verlautbarungen 
der Bischöfe zitiere, geht es schlicht und einfach um Kenntnisnahme dessen, was 
damals auch gesagt und geschrieben worden ist und was heute von manchen 
Kirchenleuten gern vergessen wird. 
 
Der Bischof von Rottenburg war zwar von den Nazis aus seiner Diözese vertrie-
ben worden, dennoch schrieb er seinen Diözesanen: "Gott sei mit ihnen allen, die 
die schwere Kriegsarbeit auf sich genommen haben, und verleihe ihnen Mut und 
Kraft, für das teure Vaterland siegreich zu kämpfen oder mutig zu sterben."5 Bi-
schof Godehard Machens, Hildesheim, begann sein Hirtenwort vom 3.9.1939 mit 
den Worten: "Ein Krieg ist ausgebrochen, der uns alle, Heimat und Front, Wehr-
macht und Zivilbevölkerung, vor die gewaltigsten Aufgaben stellt. Darum rufe ich 
euch auf: Erfüllt eure Pflicht gegen Führer, Volk und Vaterland! Erfüllt sie im Fel-
de und daheim! Erfüllt sie, wenn es sein muß, unter Einsatz der ganzen Persön-
lichkeit!"6 Für den Bischof von Münster, Graf von Galen, schien der Krieg eine 
Fortsetzung des Ersten Weltkriegs zu sein: "Der Krieg, der 1919 durch einen 
erzwungenen Gewaltfrieden äußerlich beendet wurde, ist aufs neue ausgebro-
chen ... Wiederum sind unsere Männer und Jungmänner zum großen Teil zu den 
Waffen gerufen und stehen im blutigen Kampf oder in ernster Entschlossenheit 
an den Grenzen auf der Wacht, um das Vaterland zu schirmen und unter Einsatz 
des Lebens einen Frieden der Freiheit und Gerechtigkeit für unser Volk zu er-
kämpfen."7 Für ihn war es "Nachfolge Christi, das eigene Leben einzusetzen zur 
Rettung unseres Volkes."8 Und den Soldatentod sah er "in Wert und Würde ganz 
nahe dem Martertod um des Glaubens willen, der dem Blutzeugen Christi sog-
leich den Eintritt in die ewige Seligkeit öffnet".9 Nach Erzbischof Gröber, Freiburg, 
leisteten die Soldaten ihren "Dienst aus Pflicht, vor Gott übernommen durch ei-
nen Eid"; der Tod sei "letzte Hingabe an Vaterland und Volk. Soldatentod ist da-
mit Opfertod, Opfertod ist Heldentod. Heldentod ist ehrenvoller Tod."10 Die Bi-
schöfe der Kölner und Paderborner Kirchenprovinz wandten sich wie folgt an die 
Gläubigen: "Mit der ganzen Autorität unseres heiligen Amtes rufen wir auch heute 



 
 

Seite 3 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

euch wieder zu: Erfüllet in dieser Kriegszeit eure vaterländischen Pflichten aufs 
treueste! Lasset euch von niemandem übertreffen an Opferwilligkeit und Einsatz-
bereitschaft! ... Wo immer der Daseinskampf unseres Volkes euren Einsatz for-
dert, da steht!"11 
 
Nach Beginn des Krieges gegen die Sowjetunion hörten die Katholiken in einem 
gemeinsamen Hirtenbrief der deutschen Bischöfe: "Bei der Erfüllung der schwe-
ren Pflichten dieser Zeit, bei den harten Heimsuchungen, die im Gefolge des 
Krieges über Euch kommen, möge die trostvolle Gewißheit Euch stärken, daß Ihr 
damit nicht bloß dem Vaterlande dient, sondern zugleich dem heiligen Willen 
Gottes folgt..."12 Nach Erzbischof Lorenz Jäger, Paderborn, kämpften die Solda-
ten "für die Bewahrung des Christentums in unserem Vaterland, für die Errettung 
der Kirche aus der Bedrohung durch den antichristlichen Bolschewismus".13 Für 
ihn war Rußland "der Tummelplatz von Menschen, die durch ihre Gottfeindlichkeit 
und durch ihren Christushaß fast zu Tieren entartet sind".14 Und der Bischof von 
Eichstätt nannte den Krieg "einen Kreuzzug, einen heiligen Krieg für Heimat und 
Volk, für Glauben und Kirche, für Christus und sein hoch heiliges Kreuz".15 Das 
ist nur eine Auswahl aus vielen ähnlich verfassten Hirtenworten. 
 
Bischof Preysing von Berlin hingegen ging mit keinem Wort auf den Krieg ein, 
den er für ungerecht hielt. Dafür sprach er in seinem Hirtenbrief zum Kriegsbe-
ginn eindringlich und ausführlich über "die vollkommene Reue als Akt des Glau-
bens, der Hoffnung und der Liebe" und forderte die Gläubige daheim wie auch 
die Soldaten auf, bereit zu sein, jeden Augenblick vor das Angesicht Gottes tre-
ten zu können.16 
 
Dieses Schweigen des Berliner Bischofs zum Krieg war wohl ebenso mutig wie 
die späteren Predigten seines Vetters, des Bischofs von Münster, im Sommer 
1941. Bischof Preysing war von Anfang an von der Ungerechtigkeit des Krieges 
überzeugt, doch hat er diese Überzeugung nicht öffentlich zum Ausdruck ge-
bracht, weil er den  katholischen Soldaten einen für sie unlösbaren Gewissens-
konflikt ersparen wollte.17 
 
Ich verzichte auf Zitate aus den unsäglichen, mit der Terminologie der NS-
Propaganda getränkten Hirtenbriefen des katholischen Feldbischofs der Wehr-
macht Franz Justus Rarkowski, der bis zu seiner Pensionierung am 1. Mai 1945 
amtierender Bischof der römisch-katholischen Kirche gewesen ist, dessen Name 
jedoch auch im renommierten Lexikon für Theologie und Kirche schamhaft ver-
schwiegen wird – im Unterschied zu seinem Generalvikar Georg Werthmann18. 
Für ihn gab es keine "bessere Schule für den treuen Dienst Gott gegenüber als 
die gegenwärtige Kriegszeit".19 Hinsichtlich seiner Hitlerhörigkeit und seines 
übersteigerten Nationalismus bildete er eine Ausnahme unter den deutschen 
Bischöfen, nicht jedoch hinsichtlich der grundsätzlichen Einstellung dem Staat 
gegenüber. 
 



 
 

Seite 4 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

Vor dem Hintergrund einer jahrhundertlangen Lehrtradition20 und angesichts der 
bischöflichen Weisungen und Mahnungen ist es verständlich, dass es nur 8 na-
mentlich bekannte katholische Kriegsdienstverweigerer gegeben hat. Es bedurfte 
einer großen seelischen Stärke und eines ungewöhnlichen Mutes, eine andere 
Position zu beziehen als die verehrten Hirten der Kirche. Selbst ein so wacher 
Theologe und Schriftsteller wie Matthias Laros hielt es für "zwecklos, darüber 
nachzugrübeln", ob es sich um einen gerechten Krieg handle. "Wenn die ge-
setzmäßige Obrigkeit zum Einsatz des Lebens aufruft, dann darf sich dem nie-
mand entziehen, und sein Einsatz ist auf Grund des guten Glaubens und des 
besten Willens auf alle Fälle vor Gott wertvoll und pflichtmäßig." Den Krieg sah er 
als „Aufbruch heroischen Geistes", und wer sich dem verweigere, gehöre zum 
"Abfall und den Versagern", gehöre zu den "Drückeberger(n) und Selbstlin-
ge(n)".21 Und welcher junge katholische Mann wollte schon Drückeberger sein? 
Ich jedenfalls wollte nicht zu diesen Verweigerern und Versagern gehören. Die 
hier konzentriert vorgetragenen Äußerungen waren damals auf mehrere Jahre 
verteilt und machten nur einen kleinen Teil im Gesamt aller bischöflichen Äuße-
rungen aus. Zudem waren diese Aufrufe zur Loyalität oft verbunden mit Protesten 
gegen die Verletzungen von Menschenrechten und des Konkordats sowie  gegen 
die Behinderungen der kirchlichen Arbeit seitens der Partei und des Staates. 
 
Doch auch unter Berücksichtigung dieser Fakten bleibt die bittere Erkenntnis: 
Indem die Bischöfe den verbrecherischen Krieg Hitlers für gerechtfertigt hielten – 
und davon müssen wir ausgehen, wenn wir ihnen nicht eine bewusste Irreführung 
der Gläubigen unterstellen wollen -, haben sie sich in der Beurteilung der Situati-
on schwerwiegend geirrt. Infolge dieses Irrtums haben sie die Gläubigen zum 
Gehorsam gegen die Staats- und Wehrmachtführung .sowie zur aktiven Teilnah-
me an Hitlers Krieg verpflichtet. Sie haben damit objektiv den Krieg Hitlers unters-
tützt. Es muss wohl als tragisch bezeichnet werden, dass gerade diejenigen, die 
das NS-System zutiefst verabscheuten, eben dieses System durch ihren Einsatz 
im Krieg gestärkt und ihm zur Herrschaft über einen großen Teil Europas verhol-
fen haben. Der katholische Feldgeneralvikar Georg Werthmann hatte beim Be-
ginn des Krieges gefordert, dass die gesamte Arbeit der Militärseelsorge "im 
Dienste des deutschen Siegeswillens stehen" müsse.22 Im Sommer 1945 schrieb 
er während seiner Internierung in einer fiktiven Ansprache an die gefallenen Mitb-
rüder: "Ihr habt Euch geirrt wie wir. Ihr habt Eure Soldatenpflicht aufgewandt für 
Phantome, die Euch vorgespiegelt waren. Aber Ihr habt geirrt in bestem Glauben 
und in reiner Meinung. Wir dagegen müssen noch geläutert werden, und mit der 
aufdämmernden Erkenntnis von einigen Tagen und Wochen ist es da nicht getan; 
in harten Entbehrungen müssen wir die Armut im Geiste wieder lernen..." Und am 
19. Juli notierte er: "Wir haben alle Deutungen der allein Gott zustehenden Hoheit 
des Gerichts an uns zu reißen versucht und gingen in vermessener Selbstge-
rechtigkeit an die äußere Vernichtung des Bolschewismus. Mit den Waffen woll-
ten wir ein Gericht abhalten im Osten ..."23 Am Anfang also die Überzeugung, in 
treuer Pflichterfüllung für den deutschen Sieg kämpfen zu müssen. Am Ende die 
beklemmende Einsicht, einem ungeheuren Irrtum erlegen, Opfer von Phantomen 



 
 

Seite 5 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

geworden zu sein und in vermessener Selbstgerechtigkeit gehandelt zu haben. 
Diesem Irrtum sind auch viele Amtsträger erlegen, und an der von Werthmann 
genannten Phantombildung haben viele von ihnen mitgewirkt. Es wäre ihre vor-
dringliche Aufgabe gewesen, an der Auflösung dieser "Phantome" mitzuarbeiten. 
 
 
2. Was erinnert und was vergessen wird  
 
Am 3. Dezember 1939 notierte der katholische philosophische Schriftsteller und 
Kulturkritiker Theodor Haecker in seinem Tagebuch: "Man darf annehmen, dass 
die Deutschen, bewußt oder unbewußt, alles tun werden, um ungefähr alles, was 
heute gesprochen, geschrieben und getan wird, so rasch wie möglich zu verges-
sen. Erinnerungen an eine Schuld lasten, sie sind ,lästig'. Wo der Mensch kann, 
wirft er sie ab.“24  Und am 14. Juni 1940 notierte er: "Die ,prophetische' Stimme 
der Kirche ist verstummt, es ist, wie wenn ihr prophetisches Amt suspendiert 
wäre.“25  
 
Wenn in kirchlichen Verlautbarungen das Thema Kirche und Nationalsozialismus 
aufgegriffen wird, dann wird vor allem auf den Widerstand der Kirche gegen die 
NS- Ideologie abgehoben und - zu Recht - auf die zahlreichen Christen verwie-
sen, die Opfer der NS-Herrschaft geworden sind. Verschwiegen wird jedoch das 
Faktum, dass die Kirchenleitung von den Gläubigen durchgängig und bis zum 
bitteren Ende Gehorsam gegenüber der Staats- und Wehrmachtsführung ver-
langt hat. Auf diesen unheilvollen Zwiespalt - ein eindeutiges Nein zur NS-
ldeologie, ein ebenso eindeutiges Ja zur NS-Staatsführung mit der entsprechen-
den Gehorsamsforderung - wurde in amtskirchlichen Stellungnahmen bisher nicht 
eingegangen. - In ihrem Wort "Gerechter Friede"26 aus dem Jahr 2000 haben die 
Bischöfe geschrieben, es gelte "eine Kultur des Gedenkens zu fördern, in der 
auch der Gefahr einer selektiven Erinnerung entgegengewirkt wird". (Nr. 110) 
Was die Erinnerung an die Verstrickung der Kirche in Hitlers Krieg betrifft, so 
haben sich die Bischöfe bisher nur zu der Äußerung durchgerungen, dass der 
Charakter des von den Nationalsozialisten "vorsätzlich heraufbeschworenen 
Krieges ... auch von vielen Christen lange verkannt" wurde. (Nr. 169)  - In ihrem 
ersten Hirtenbrief nach dem Ende der Nazi-Herrschaft vom 23. August 1945 ga-
ben die Bischöfe zunächst ihrer Freude darüber Ausdruck, dass große Teile der 
katholischen Bevölkerung die "gottlosen und unmenschlichen Lehren" des Natio-
nalsozialismus abgelehnt hätten, verwiesen anschließend jedoch auf negative 
Seiten der vergangenen Jahre: "Furchtbares ist schon vor dem Kriege in 
Deutschland und während des Kriegs durch Deutsche in den besetzten Ländern 
geschehen.  
 
Wir beklagen es zutiefst: Viele Deutsche, auch aus unseren Reihen, haben sich 
den falschen Lehren des Nationalsozialismus betören lassen, sind bei den Ver-
brechen gegen menschliche Freiheit und menschliche Würde gleichgültig geblie-
ben; viele leisteten durch ihre Haltung den Verbrechen Vorschub, viele sind sel-



 
 

Seite 6 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

ber Verbrecher geworden...“27 Das schrieben dieselben Bischöfe, die bis kurze 
Zeit zuvor die Gläubigen zum Gehorsam gegenüber einer Verbrecherbande und 
zum tapferen Einsatz in deren Krieg aufgefordert und dabei behauptet hatten, die 
Soldaten kämpften nicht nur für ihr Vaterland, sondern erfüllten damit auch "den 
heiligen Willen Gottes". Für eine umfassende Reflexion der vergangenen 12 Jah-
re war es vielleicht noch zu früh, doch schon zu diesem Zeitpunkt war zu erken-
nen, dass die Bischöfe nicht willens waren, ihr eigenes Verhalten einer Kritik zu 
unterziehen, geschweige denn, sich bei jenen zu entschuldigen, die sie mit ihren 
Forderungen zum Gehorsam gegenüber der Staats- und Wehrmachtsführung auf 
einen Irrweg geführt hatten. Beim Hinweis auf diejenigen, die "durch ihre Haltung 
den Verbrechen Vorschub" leisteten, hatten sie kaum das eigene Schweigen und 
Taktieren im Auge, nicht die ausgebliebene Solidarität mit den Verfolgten und 
den Opfern des Regimes, nicht die nachdrücklichen Aufforderungen zum Gehor-
sam gegenüber der Nazi-Regierung bis zum bitteren Ende. Dieser Hirtenbrief 
blieb für mehr als 30 Jahre die einzige Stellungnahme der Bischofskonferenz 
zum Problem Kirche und Nazi-Zeit. Der zitierte Abschnitt wurde in fast allen spä-
teren  Verlautbarungen, die das Thema Kirche und Nationalsozialismus behan-
delten, wiederholt.  
 

� In einem Hirtenbrief vom 27. März 1946 äußerten sich die in 
Werl/Westfalen versammelten Bischöfe der Kirchenprovinzen Köln und 
Paderborn zur allgemeinen Lage des deutschen Volkes und schrieben 
dabei auch: „Soll eine innere Gesundung des Volkes angebahnt werden, 
so muß alles, was an Gestapo, Konzentrationslager und ähnliche Dinge 
erinnert, aus dem öffentlichen Leben verbannt werden. Sonst greift eine 
innere Vergiftung Platz, die einen moralischen und religiösen Aufstieg 
aufs äußerste erschwert, wenn nicht unmöglich macht.“28 Das hier gefor-
derte Verschweigen und Vergessen galt offensichtlich auch für das eige-
ne Verhalten im Krieg; denn dieselben Bischöfe hatten gerade vier Jahre 
zuvor – wie oben bereits erwähnt - „mit der ganzen Autorität (ihres) heili-
gen Amtes“ zur Opferwilligkeit und zu höchster Einsatzbereitschaft im 
Krieg aufgerufen. 

 
� Die "Erklärung des Sekretariats der Deutschen Bischofskonferenz" vom 

31. Januar 1979 anlässlich der "Holocaust"-Serie des deutschen Fernse-
hens war die zweite und verhältnismäßig umfangreiche Stellungnahme 
zum Verhältnis von Kirche und Nationalsozialismus.29 Die Auswahl der in 
der Erklärung angeführten Daten und Vorgänge, mit denen die schwieri-
ge Situation und die Widerstandshaltung der katholischen Kirche unter 
dem Nationalsozialismus dokumentiert werden, ist jedoch einseitig und 
erkennbar vom Willen zur Selbstverteidigung geleitet. Das 1933 abge-
schlossene Reichskonkordat sei "die vertragsrechtliche Form der Nicht- 
Anpassung der katholischen Kirche" an das NS-System gewesen. Ob-
wohl "Hitler  bedenkenlos Völkerrecht brach und Menschenrecht mit Fü-
ßen trat", ist "die Rechtmäßigkeit des Staates mit den daraus für den 



 
 

Seite 7 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

Staatsbürger sich ableitenden Pflichten" nicht bestritten worden. Das "Di-
lemma zwischen Erfüllung der staatsbürgerlichen patriotischen Pflichten 
einerseits und der Ablehnung des Nationalsozialismus andererseits" sei 
nur "in der Gewissensentscheidung des Einzelnen" auflösbar gewesen. 
In ihrer eindeutigen Ablehnung des NS durch die katholische Kirche biete 
diese das Bild von "eindrucksvoller Geschlossenheit" (Klaus Scholder). 
Unzulänglichkeiten und Fehlverhalten werden auf das Versagen (vieler) 
Einzelner abgeschoben. Trotz vieler Hilfen für die durch das Regime Ver-
folgten bleibe festzuhalten, "dass das Verhalten der Kirchen gegenüber 
einzelnen Stufen der Judenverfolgung kritisch betrachtet werden muß". 
Es wird auf die Erklärung von Kardinal Döpfner anlässlich der Gründung 
der Kommission für Zeitgeschichte 1962  hingewiesen: "Die Kirche ist 
daran interessiert, dass die jüngste Geschichte des deutschen Katholi-
zismus umfassend erforscht und dargestellt wird. Sie scheut weder Er-
gebnisse noch Dokumente." - 

 
� Am 27. August 1979 folgte eine "Erklärung der deutschen Bischöfe zum 

40. Jahrestag des Ausbruchs des Zweiten Weltkrieges".30 Darin heißt es: 
"Die Schuldfrage stellt sich auch für die Kirche selbst. Wir wissen, dass 
es auch in der Kirche Schuld gegeben hat. Wir wissen uns verpflichtet 
zum dauernden Bemühen, die Folgen aus den Irrtümern und Verwirrun-
gen dieser schrecklichen Zeit zu ziehen... Nicht nur damals, sondern 
auch heute laufen wir Gefahr, persönliche Schuld zu überspielen, zu ent-
schuldigen, zu verdrängen. Gerade das aber führt in noch dichtere Ver-
strickung und nicht selten zu noch größerer Schuld. Es kommt entschei-
dend darauf an, Schuld anzuerkennen und vor Gott zu bekennen." Doch 
es gibt in dieser Erklärung keinen Hinweis auf ein Fehlverhalten damali-
ger Amtsträger, auf die Unterstützung des Hitler-Krieges durch die Kir-
chen; das Thema Kirche und Nationalsozialismus wurde mit einem Zitat 
aus dem gemeinsamen Hirtenbrief vom August 1945 (vgl. oben Nr. 1) 
abgetan. – 
 
 

� Am 24. Januar 1983 gab es eine "Erklärung der deutschen Bischöfe zu 
30. Januar 193331, in der abermals gesagt wird: "Viele Glieder der Kirche 
ließen sich in Unrecht und Gewalttätigkeit verstricken... Wir sind jedoch 
nicht befugt, im nachhinein pauschal darüber zu urteilen, wann Berufung 
zum Zeugnis dem einzelnen einen direkten Weg der offenen Konfrontati-
on gebot, wann Verantwortung für andere einen indirekten Weg der über-
legten Vorsicht erforderte." Wir können zwar lesen: "Aber nicht um Rech-
tfertigung, nicht um Anklage, sondern um Selbstbesinnung muß es ge-
hen." Doch nach einer Selbstbesinnung sucht man vergebens, die Prob-
lematik damaliger kirchlicher Erklärungen wird nicht gesehen oder be-
wusst verschwiegen. - - Am 29. April 1985 legten die deutschen Bischöfe 
ein "Geistliches Wort zum 8. Mai 1985" vor.32 Sie beginnen mit einem 



 
 

Seite 8 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

Wort, das der heilige Papst Leo der Große gesprochen hat: "Was es uns 
schwer macht zu reden, das verbietet uns auch, zu schweigen." Aber 
auch in dieser Meditation über die Bitten des Vaterunser gibt es kaum ei-
nen Bezug zur realen Geschichte, es findet sich kein Wort über die Ver-
strickung der Kirche in den Krieg. – 
 

� Am 28. Oktober 1988 veröffentlichten die Berliner, die Deutsche und die 
Österreichische Bischofskonferenz aus Anlass des 50.Jahrestages der 
Novemberpogrome 1938 ein Wort "Die Last der Geschichte anneh-
men".33 Hier werden erstmals ehrliche Worte wenigstens hinsichtlich 
kirchlichen Versagens angesichts der Verfolgung und Vernichtung jüdi-
scher Menschen gefunden, wenngleich sie in Form der Frage vorgetra-
gen werden: "Wäre nicht öffentlicher Protest, eine weit sichtbare Geste 
der Mitmenschlichkeit und Anteilnahme der vom Wächteramt der Kirche 
geschuldete Dienst gewesen?" Die "Bereitschaft, über die Belange der 
eigenen Kirche hinaus auch für die Menschenrechte anderer einzutre-
ten", sei erst in der Auseinandersetzung mit dem NS-Regime gewach-
sen. Und erstmals wird in einer bischöflichen Verlautbarung sowohl ein 
Hinweis auf große Spannungen in der Fuldaer Bischofskonferenz gege-
ben, die sie "bis an den Rand des Auseinanderbrechens brachten" - oh-
ne die Streitpunkte im Einzelnen zu benennen -, als auch die Formulie-
rung verwendet, dass unsere Kirche "auch eine sündige und der Umkehr 
bedürftige Kirche ist". – 
 

� Zum 50. Jahrestag des "Ausbruchs des Zweiten Weltkrieges" gab es ein 
"Wort des Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz,34 in dem wie-
der auf das Bischofswort vom 23. August 1945 (s. Nr.1) verwiesen und 
dann gesagt wird: "Es ist darum nicht notwendig, allgemeine Schuldbe-
kenntnisse zu wiederholen. Ethisch kann man im wahren Sinn ohnehin 
nur dann angemessen von Schuld sprechen, wenn persönliche Zurech-
nung und individuelle Verantwortung vorliegen und jemand nach freier 
Entscheidung gegen sein Gewissen und gegen sittlicher Normen ver-
stößt." – 
 

� Das "Wort der deutschen Bischöfe aus Anlass des 50. Jahrestages der 
Befreiung des Vernichtungslagers Auschwitz am 27. Januar 1995“35 
enthält auch die Aussage: "Es bedrückt uns heute schwer, dass es nur 
zu Einzelinitiativen für verfolgte Juden gekommen ist und dass es selbst 
bei den Pogromen vom November 1938 keinen öffentlichen und aus-
drücklichen Protest gegeben hat ..." Sie zitieren aus dem Beschluss "Un-
sere Hoffnung" der Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bundes-
republik Deutschland (1972-1975): "... wir waren in dieser Zeit des Natio-
nalsozialismus, trotz beispielhaften Verhaltens einzelner Personen und 
Gruppen, aufs Ganze gesehen doch eine kirchliche Gemeinschaft, die zu 
sehr mit dem Rücken zum Schicksal dieses verfolgten jüdischen Volkes 



 
 

Seite 9 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

weiterlebte, deren Blick sich zu stark von der Bedrohung ihrer eigenen 
Institutionen fixieren ließ und die zu den an Juden und Judentum verüb-
ten Verbrechen geschwiegen hat..." - 
 

� Schließlich gibt es das umfangreiche "Wort der deutschen Bischöfe zu 
Gedenken an das Ende des Zweiten Weltkrieges vor 50 Jahren".36 Nach 
einem Rückblick "1945 - Zwischen Schrecken und Hoffnung" und einem 
Abschnitt "Die Frage nach Schuld und Verantwortung" behandeln sie 
"Zeugnis, Widerstand und Versagen der Kirche". Die Kirche müsse "vor 
Gott, vor sich selbst und vor der Allgemeinheit Rechenschaft über das 
Verhalten von Gläubigen, Priestern und Bischöfen während der national-
sozialistischen Zeit geben." Nach einer Auflistung von Beispielen des Wi-
derstehens gegen die NS-ldeologie und NS-Partei schreiben sie: "Dane-
ben können und wollen wir freilich nicht übersehen, dass es auch inner-
halb der katholischen Kirche unkluges Schweigen und falsche Zurückhal-
tung, ängstliche Reaktionen und schuldhaftes Versagen gegeben hat." 
Als Beispiele werden genannt der oft nicht genügend deutlich gewordene 
Protest der Kirche gegen das Regime und das unzulängliche Eintreten 
für die Verfolgten. Die Unterstützung des Hitler- Krieges durch die Kirche 
wird mit keinem Wort erwähnt. Sie brachten auch jetzt nicht den Mut der 
japanischen Bischöfe auf, die in einer "Resolution für den Frieden am 50. 
Jahrestag des Kriegendes" erklärten: ,Als Japaner und auch als Angehö-
rige der Kirche in Japan erbitten wir, die japanischen Bischöfe, die Ver-
zeihung Gottes und unserer Brüder in Asien und im Pazifikraum für die 
Tragödie, die im Zweiten Weltkrieg über sie gebracht wurde... Es fehlte 
ein Bewußtsein der prophetischen Rolle, die sie (die Kirche; H.M.) hätte 
übernehmen müssen, um das menschliche Leben zu schützen und den 
Willen Gottes auszuführen."37 
 

� Unter der Überschrift "Wer das Gedächtnis verliert, verliert die Orientie-
rung" erfolgte am 29.4.2005 die jüngste Stellungnahme als "Wort der 
christlichen Kirchen zum 60. Jahrestag des Endes des Zweiten Weltkrie-
ges" gemeinsam durch die Vorsitzenden des Rates der Evangelischen 
Kirche Deutschlands, Bischof Dr. Wolfgang Huber, und der Deutschen 
Bischofskonferenz, Karl Kardinal Lehmann, sowie durch den Vorstand 
der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in Deutschland, Bischof Dr. 
Walter Klaiber.38 "Die Bereitschaft zum Widerspruch gegen die Barbarei 
und gar der Einsatz der eigenen Lebens im Widerstand waren das Au-
ßergewöhnliche. Verbreitet und ,normal' waren - auch unter Christen – 
das Mitmachen, das Schweigen, das Nicht-Sehen-Wollen..." Es gebe ei-
ne "historisch- moralische Verantwortung, allen Opfern gerecht zu wer-
den und sich der Geschichte unverkürzt zu erinnern." Das Engagement 
der Kirchen im Krieg findet mit keinem Wort Erwähnung. –  

 



 
 

Seite 10 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

Es gab jedoch nicht nur das Verschweigen dieses bedrückenden Kapitels 
deutscher katholischer Kirchengeschichte, es gab auch ein bewusstes Unterdrü-
cken von Aussagen, deren man sich nun wohl schämte. So hat der spätere Bi-
schof und Kardinal Hengsbach  zum 15. Jahrestag der Bischofsweihe von Kardi-
nal Jäger ein Buch herausgegeben mit dessen Hirtenbriefen, Predigten und Ans-
prachen. Im Nachwort zu diese Sammlung „geistiger Früchte“ des Pontifikates 
von Lorenz Jäger hat Hengsbach zwar geschrieben: „Für die heute so vergessli-
chen ...  Menschen von heute ist es heilsam, sich zu erinnern und den Weg von 
Gestern ins Heute gut zu kennen, damit der Weg ins Morgen richtig gefunden 
wird.“ Doch die Erinnerung durfte offensichtlich nicht zu intensiv und vor allem 
nicht vollständig sein. Denn in der Sammlung der Jäger-Texte fehlt dessen Inter-
pretation des Kriegs gegen die Sowjetunion, die ich oben zitiert habe. Diese Sät-
ze sind nicht in das Buch aufgenommen worden, ohne die Auslassungen durch 
Pünktchen oder einen anderen Hinweis zu kennzeichnen.39 Es gibt also nicht nur 
die Gefahr des Vergessens und zum Verdrängen, es gibt auch faktisch ein Vertu-
schen und Verschweigen der Wahrheit, weil man diese nicht mehr wahrhaben 
will. 
 
 
3. Offene Fragen  
 
Wenn wir nach den Ursachen für das bischöfliche Verhalten im und nach dem 
Krieg fragen, lassen sich vielleicht folgende Gründe anführen:  
 

� Die Legitimität der staatlichen Obrigkeit wurde auch unter der NS-
Herrschaft nicht in Frage gestellt, sie stand für die Bischöfe trotz der 
unübersehbaren Verbrechen des Regimes bis zuletzt außer Zweifel. Bei 
allen Unterschieden zwischen dem Ersten und dem Zweiten Weltkrieg 
gab es jedoch in einer Hinsicht keine Differenz: Sowohl in der Monarchie 
als auch unter der Diktatur, unter Kaiser Wilhelm wie unter dem Reichs-
kanzler Hitler riefen die Bischöfe die Soldaten zum Gehorsam gegenüber 
der Staats- und Wehrmachtsführung, zur "Pflichterfüllung" und zum Ein-
satz ihres Lebens auf. In beiden großen Kriegen hat die katholische (wie 
auch die evangelische) Kirche den Einsatz der Soldaten unterstützt und 
moralisch wie auch religiös legitimiert. Denn nach traditioneller Vorstel-
lung galt die staatliche Gesetzgebung als mittelbarer Ausfluss und Aus-
druck des göttlichen Willens, und darum verstanden die Bischöfe den 
Gehorsam ihr gegenüber als sittliche Pflicht. Papst Leo XIII. hatte den 
Gläubigen eingeschärft: "Die gesetzmäßige Gewalt zu verachten, wer 
auch immer sie innehaben mag, ist ebenso wenig erlaubt, wie sich dem 
Willen Gottes zu widersetzen. Wer diesem widerstrebt, stürzt in selbst-
gewolltes Verderben" und ziehe sich gemäß Römer 13,2 die Verdammnis 
zu.40 Die Bischöfe waren entschiedene Gegner der Rassenideologie, des 
Führerkultes und der Staatsvergottung. Aber sie wollten getreue Lehrer 
der Kirche und zugleich loyale Staatsbürger sein, und so verlangten sie, 



 
 

Seite 11 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

wie sie es gelernt hatten, von den Gläubigen Ergebenheit und Gehorsam 
gegenüber der staatlichen Obrigkeit. Zudem war ihnen eine demokrati-
sche Grundeinstellung fremd, aus ihrer Vorliebe für ein autoritäres Regi-
me machten sie kein Hehl.   
 

� Dieser Obrigkeit fühlten sie sich auch durch den im Konkordat vorge-
schriebenen Eid verpflichtet. Anderseits war auch nach damals geltender 
Lehre kein Mensch durch einen Eid in jedem Fall gebunden. So konnte 
man z.B. in einem damals verbreiteten Lehrbuch des Kirchenrechts le-
sen: wenn "die übernommene Verbindlichkeit Dritten zum Schaden ge-
reicht, dem öffentlichen Wohl oder dem ewigen Heil abträglich ist, (sind) 
derartige Versprechen oder Verträge ... nichtig."41 
 

� Während die Kirche als Organisation vorwiegend juristisch operierte und 
die Kirchenleitung sich meistens auf allgemeine Aussagen beschränkte, 
die – so Alfred Delp – „da und dort nur durch einen versteckten Hinweis 
die Gegenwart berührte“42 – sollte nach heutiger kirchlicher Interpretation 
das Dilemma zwischen gefordertem staatsbürgerlichen Gehorsam und 
Ablehnung des Nationalsozialismus „in der Gewissensentscheidung des 
Einzelnen“ gelöst werden. Die Bischöfe handeln jedoch unredlich, wenn 
sie im nachhinein auf die Gewissensentscheidung des Einzelnen verwei-
sen, weil sie die Gläubigen durch eine lange Praxis daran gewöhnt hat-
ten, von ihren Autoritäten über alle möglichen Fragen detaillierte Aus-
kunft und Weisung zu erhalten. Eigenständigkeit und Selbstverantwor-
tung fehlten nicht nur im Katalog der Ziele katholischer Bildung und 
Erziehung, sie wurden oft in die Nähe zu Individualismus und Subjekti-
vismus, zu Unbotmäßigkeit und Willkür gebracht, wenn nicht sogar damit 
gleichgesetzt.  Die über Generationen eingefleischte Lehre von der Be-
deutung des Gehorsams gegenüber den kirchlichen und staatlichen Au-
toritäten und die Unterbewertung der je eigenen Verantwortung hatte die 
Gläubigen weithin unfähig gemacht, im privaten Leben wie in der Politik 
Entscheidungen in eigener Verantwortung zu fällen. Die meisten Katholi-
ken waren hoffnungslos damit überfordert, ohne klare Weisung über ihre 
privat-individuelle Lebensführung hinaus tätig zu werden. Kirchliche Ver-
kündigung und Erziehung hatten die Katholiken weithin unfähig gemacht, 
eigenverantwortlich politisch zu handeln. Wer den Weg in den Wider-
stand ging, konnte seitens der Kirchenleitung keine Unterstützung erwar-
ten. Auch nach dem Krieg hat es noch rund 20 Jahre gedauert, bis in der 
Moraltheologie die Gehorsamsethik durch eine Verantwortungsethik ab-
gelöst wurde. 
 

� Während des Krieges wurden die Katholiken immer wieder aufgefordert, 
sich „in“ der bedrängenden Situation zu „bewähren“. „Sich bewähren“ war 
das in kirchlichen Kreisen vielleicht am häufigsten gebrauchte Wort in je-
nen Jahren, und das hieß damals: Festhalten am Glauben und Treue zur 



 
 

Seite 12 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

Kirche. Gefordert war jedoch – ich zitiere wieder Alfred Delp – eine Be-
währung „an“ der geschichtlichen Situation, die „der Ort der Entschei-
dung“ ist.43 Hier zeigt sich vielleicht das größte Defizit im damaligen Ka-
tholizismus. Auch dann, wenn man die Intention des Reichskonkordats 
berücksichtigt, die institutionalisierte Seelsorge zu sichern,  drängt sich 
die Frage nach dem Verständnis einer „Seelsorge“ auf, die einerseits den 
Gläubigen als ein zu betreuendes Objekt betrachtet und behandelt und 
nicht als Subjekt, dessen Glaubenszeugnis sie zu ermöglichen hat, und 
die anderseits die politische Dimension von Kirche, Theologie und Seel-
sorge, d. h. die welthafte Dimension des Glaubens, unterschlägt. Man hat 
versucht, die Glaubensverkündigung um den Preis zu sichern, dass die 
Kirche mit Art. 31 RK vertraglich auf eine volle Praktizierung des Glau-
bens verzichtete und ihn auf die private Existenz verengt. Alfred Delp 
hatte 1939 gefordert, dass die Menschen „ihre Geschichtlichkeit bewusst 
empfinden und als Aufgabe übernehmen“44, und er fragt: „Wie stehen wir 
als christliche Menschen in der Geschichte, das heißt je in unserer Ge-
genwart“?45 Er will herausfinden, „was denn die ‚vox temporis’ rufe, das 
als ‚vox die’ gehört werden müsse“46; er will der Gefahr oder dem Miss-
verständnis entgehen, „unser Christentum neben die Zeit zu setzen oder 
in einem luftleeren Raum zu versuchen“47. Er ist der Überzeugung, dass 
der Weg zum Heil in der „Bewährung innerhalb der Geschichte be-
steht“48, die in ihren konkreten Konstellationen im Hier und Jetzt den 
Christen herausfordert, seiner Sendung „in der je fälligen Gestalt“49 ge-
recht zu werden. „Der Vollzug der ethisch-religiösen Bindung muß in der 
Meisterung der Situation bestehen.“50 Bis heute ist nicht der Frage nach-
gegangen  worden, welche geistliche Herausforderung an die Kirche und 
die Christen mit der sich abzeichnenden Barbarei des Nationalsozialis-
mus erging; wie das Glaubenszeugnis der Kirche und die Gestalt der 
nachfolge Christi in jenen Jahren hätte aussehen können oder müssen; 
warum die Kirche und die Christen diese Herausforderung nicht klar ge-
nug erkannt haben und warum sie zu einer angemessenen Antwort nicht 
in der Lage gewesen sind. Dass diese Fragen von wachen Menschen 
auch damals schon gestellt worden sind und nicht einfach von heute her 
an die damalige Zeit herangetragen werden, habe ich mit Zitaten aus den 
Schriften von Alfred Delp zu zeigen versucht. 
 

� Nach 1918 hatte es keine Reflexion über die Verstricktheit der Kirche in 
den Krieg gegeben. Es waren nur kleine Gruppen wie z.B. der Friedens-
bund deutscher Katholiken, die sich der Aufgabe stellten, die gesell-
schaftlichen und politischen Bedingungen des Friedens zu reflektieren. 
Und so beging die Kirchenleitung 1939 die gleichen Fehler wie zuvor. 
 

� Es gehört zu den großen Rätseln, dass die deutschen Bischöfe trotz der 
bitteren Erfahrungen mit dem NS-Regime und dessen offenkundiger 
Verbrechen in den vorangegangenen sechseinhalb Jahren die Frage 



 
 

Seite 13 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

nach der Rechtmäßigkeit des Krieges nicht gestellt haben. 1915 hatte Bi-
schof Faulhaber die Überzeugung geäußert, dass der Erste Weltkrieg ein 
"Schulbeispiel eines gerechten Krieges" sei. Er und viele andere hatten 
sich getäuscht. 1939 scheint die Rechtmäßigkeit des Krieges für die Bi-
schöfe selbstverständlich gewesen zu sein und dass folglich alle in die-
sem Krieg den Befehlen der staatlichen Obrigkeit zu folgen hätten. Wil-
helm Dalberg konstatiert, dass eine Entscheidung über eine ethische 
Qualifizierung  des Krieges als „gerecht“ „nach der theologischen Traditi-
on seit Augustinus ... auch gar nicht in der Kompetenz der Bischöfe“ ge-
legen habe, sondern in der des jeweiligen „Prinzeps“, also des politi-
schen Oberhaupts.51  Wenn die Bischöfe bis zum Schluss glaubten und 
lehrten, dass die Soldaten sich für Deutschland einzusetzen und zu 
kämpften hätten, konnten oder wollten sie nicht erkennen, dass die Sol-
daten nicht für ihr Vaterland kämpften und litten und starben, sondern 
dass sie Hitlers Plänen dienten, seine Macht stabilisierten und jene Ver-
brechen ermöglichten, die nach Beendigung der Nazi-Herrschaft die Welt 
mit Entsetzen erfüllten. 
 

� Schließlich spielte die Angst vor dem Bolschewismus eine wichtige Rolle. 
Die Schreckensmeldungen aus der Sowjetunion und aus dem spani-
schen Bürgerkrieg  hatten viele Menschen die Rechtsverletzungen des 
NS-Staates als das geringere  Übel erscheinen lassen. 
 

� Auch 1933 und 1939 gab es in allen Bevölkerungsschichten Menschen, 
die im Unterschied zu den meisten Bischöfen den verbrecherischen Cha-
rakter nicht nur des NS-Systems, sondern auch des Krieges erkannt ha-
ben, sei es Bischof Konrad von Preysing oder Max Josef Metzger, Niko-
laus Groß oder Franz Jägerstätter. Es bleibt die bohrende Frage, warum 
ein großer Teil der Bischöfe zu solcher Einsicht nicht in der Lage gewe-
sen ist. 

 
Es ist jedoch auch zu fragen, warum in den bisherigen kirchenamtlichen Verlaut-
barungen das Verhalten vieler Bischöfe im Krieg übergangen wurde. Vielleicht 
haben sich die Bischöfe der Nachkriegszeit sich nicht kritisch zu den Aussagen 
ihrer Vorgänger geäußert, weil sie nicht den Eindruck erwecken wollten, sie 
machten sich zu Richtern über ihre Vorgänger. Vielleicht war es auch die Sorge, 
durch das Eingeständnis von Irrtümern seitens der Amtsträger könnte die bi-
schöfliche Autorität Schaden leiden. Die Gläubigen könnten auf den Gedanken 
kommen: wenn Bischöfe sich ehedem in einer wichtigen Frage geirrt haben, 
könnten sie auch in der Gegenwart  Fehlentscheidungen treffen.  
 
Die während des Kriegs amtierenden Bischöfe sind alle längst verstorben, und für 
sie kann und darf niemand ein Bekenntnis persönlicher Schuld ablegen. Wir dür-
fen davon ausgehen, dass manches Fehlurteil und Fehlverhalten, das hier an-
gesprochen wird, subjektiv reinen Gewissens in  einem zeitbedingten, persönlich 



 
 

Seite 14 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

möglicherweise unüberwindbaren Irrtum vollzogen wurde. Doch das ändert nichts 
am objektiven Tatbestand des Fehlverhaltens, das zur Unterstützung des Hitler-
Krieges geführt hat. Und allein auf dieses objektive Fehlverhalten, das im Namen 
unserer Kirche vollzogen wurde, bezieht sich die hier ausgesprochene Kritik.  
 
Wir wissen, dass ein Vergessen weder dem Einzelnen noch einem Volk dienlich 
ist. Alles, was wir tun oder unterlassen haben, wirkt nach, ob wir es wahrhaben 
wollen oder nicht. Von den Psychoanalytikern lernen wir, dass aus der Anamne-
se, aus dem erinnernden Zurückgehen auf die eigene Lebensgeschichte, ein 
Beitrag zur Heilung der Krankheit angeboten wird. 1997 schrieben die deutschen 
Bischöfe in ihren „Orientierungen zur Bußpastoral“: „Einsicht in Schuld und deren 
Annahme gehören zum Schwersten im Menschenleben. Deshalb besteht die 
Versuchung, dem Eingeständnis und der Aufarbeitung von Schuld auszuweichen. 
Schuld wird verdrängt, bis sie möglicherweise tatsächlich vergessen ist. Sie wird 
verkleinert, bagatellisiert oder ‚wegerklärt’. Aber im Unbewussten wirkt sich sol-
che Verdrängung blockierend, ja krankmachend aus.“52 Bis heute gibt es weder 
ein Eingeständnis und erst recht keine Bitte um Entschuldigung seitens des Epis-
kopats, dass fast alle deutschen Bischöfe zur aktiven Teilnahme an Hitlers Krieg 
aufgefordert und ihn sogar religiös legitimiert haben. Meine Vermutung geht da-
hin, dass ein Teil der heutigen kirchlichen Probleme ihren Grund auch darin ha-
ben, dass wir die hier angesprochenen Probleme nicht zur Genüge aufgearbeitet 
haben.  
 

                                                 
1 Karl Speckner, Die Wächter der Kirche. Ein Buch vom deutschen Episkopat, München 1934, 6 f. 
2 Schreiben vom 15.9.1940, in: Ludwig Volk (Bearb.), Akten deutscher Bischöfe über die Lage der 
Kirche 1933-1945, Bd. V: 1940-1942, Mainz 1983,18. 
3 Konrad Hofmann, Seelsorge und Verwaltung im Krieg. Gesetze, Verfügungen und Richtlinien, Frei-
burg 1940, 3. 
4 Ludwig Volk (Bearb.), Akten deutscher Bischöfe ... Bd. IV: 1936-1939, Mainz 1981,700. Vgl. Auch 
die kommentierende Anmerkung Nr. 44 von Volk, ebd. 
5 Nach Konrad Hofmann, aaO. 7. 
6 Kirchlicher Anzeiger der Diözese Hildesheim, Nr. 10, 6. September 1939, 53. 
7 Kirchliches Amtsblatt der Diözese Münster, 10. September 1939, zit. Nach Gordon C, Zahn, Die 
deutschen Katholiken und Hitlers Krieg, Köln 1968, 134. 
8 Osterbotschaft, zit. Nach Ferdinand Strobel, Christliche Bewährung. Dokumente des Widerstandes 
der katholischen Kirche in Deutschland 1933-1945, Olten 1946, 59 
9 Amtsblatt der Diözese Münster vom 4. Februar 1944, zit. nach Gerhart Binder, Irrtum und Wider-
stand. Die deutschen Katholiken in der Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus, München 
1968, 237. 
10 „Arbeite als guter Kriegsmann Christi“. Hirtenwort an die Soldaten im Feld, Freiburg 1939 
11 Wilhelm Corsten, Kölner Aktenstücke zur Lage der katholischen Kirche in Deutschland 1933-1945, 
Köln 1949, Nr. 214, S. 261. 
12 Ludwig Volk, (Bearb.), Akten deutscher Bischöfe ..., Bd, V: 1940-1942, Mainz 1983, 463 
13 Kirchliches Amtsblatt für die Erzdiözese Paderborn, Stück 19, 30. Oktober 1941, Nr. 322, S. 103. 
14 Ebd., Stück 3, 11. Februar 1942, Nr. 38, S.17. 
15 Zit. Nach Guenther Lewy, Die katholische Kirche und das Dritte Reich, München 1965, 254. 
16 Amtsblatt des Bischöflichen Ordinariats Berlin, Stück 10, 15.9.1939, N. 108. 
17 Das wurde mir von Alfons Erb am 28.10.1976 berichtet, der ein diesbezügliches Gespräch mit 
Bischof Preysing geführt hatte. 
18 Vgl. LThK, 3.Aufl. X,1110 f. 
19 Belege bei Heinrich Missalla, Wie der Krieg zur Schule Gottes wurde. Hitlers Feldbischof Rarkows-
ki. Eine notwendige Erinnerung., Publik-Forum-Buch, Oberursel 1997,42 f.; 109. 



 
 

Seite 15 von 15 Prof. Dr. Heinrich Missalla: Die amtskirchliche Sicht des Verhaltens der deutschen  
Katholiken zum 2. Weltkrieg 

 

 
 

                                                                                                                          
20 Vgl. Wilhelm Damberg, Krieg, Theologie und Kriegserfahrung, in: Karl-Joseph Hummel/Christoph 
Kösters (Hrsg.), Kirchen im Krieg. Europa 1939-1945, Paderborn u.a. 2007,203-215. 
21 Kirche und Kanzel 22 (1939) 319-328. 
22 Diese Information habe ich von Alfons Erb am 28.10.1976 erhalten, der im Oktober 1939 als Vertre-
ter des Deutschen Caritas-Verbandes an einer Konferenz von Caritas-Verband und Wehrmachtsseel-
sorge teilgenommen und auf Grund dieser Äußerung von Werthmann den Raum verlassen hat. Erb 
hat angesichts dieser Zielsetzung seine Mitarbeit in einem Prüfungsausschuss für Schrifttum für 
Soldaten verweigert. 
23 Notizen in der Akte Werthmann im Archiv des Katholischen Militärbischofsamtes. 
24 Theodor Haecker, Tag- und Nachtbücher. 1939-1945. Olten 1948,24. 
25 Ebd. 113. 
26 Die deutschen Bischöfe 66, hrsg. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 2000. 
27 Zit. Nach Georg Denzler/Volker Fabritius (Hrsg.), Die Kirchen im Dritten Reich. Christen und Nazis 
Hand in Hand? Band 2, Dokumente, 253. 
28 Zit. Nach Martin Höllen, Loyale Distanz? Katholizismus und Kirchenpolitik in SBZ und DDR – Ein 
historischer Überblick in Dokumenten -, Band 1 (1945 bis 1955), Berlin 1949, 95. 
29 Vgl. Georg Denzler/Volker Fabritius, a.a.O. 258-262. 
30 Ebd. 265-268. 
31 Ebd. 270 f. 
32 Die deutschen Bischöfe 37, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. 
33 Die deutschen Bischöfe 43, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. 
34 Vgl. Kirchliches Amtsblatt der Diözese Rottenburg-Stuttgart, 1989, Nr. 19 vom 30. August 1989. 
35 Amtsblatt des Bistums Essen 3/1995, Nr. 35. 
36 Pressemitteilung der Deutschen Bischofskonferenz, 24.4.1995. 
37 Weltkirche 3/1995, 82 ff. 
38 Pressemitteilung der Deutschen Bischofskonferenz, 29.4.2005. 
39 Leben und Frieden. Hirtenbriefe, Predigten und Ansprachen des Erzbischofs von Paderborn, Dr. 
theol. Lorenz Jäger, Thronassistent Sr. Heiligkeit des Papstes. Zum 15. Jahrestag seiner Bischofs-
weihe am 19.Oktober 1941 gesammelt und herausgegeben vom Erzbischöflichen Seelsorgeamt 
Paderborn, Paderborn, o. J. (1956), 1-11 (Auslassung S. 4); 136-144 (Auslassung S. 137). Derselbe 
Satz aus der Predigt am Tag der Bischofsweihe fehlt auch -  ebenfalls ohne Kenntlichmachung – in: 
Lorenz Jäger, Einheit und Gemeinschaft. Stellungnahmen zu Fragen der christlichen Einheit, hg. vom 
Johann-Adam-Möhler Institut , Paderborn 1972,2. 
40 Leo XIII., Immortale Die, in: Mensch und Gemeinschaft in christlicher Schau. Dokumente, hg. Von 
Emil Marmy, Freiburg/Schweiz 1945, Nr.844. 
41 Eduard Eichmann, Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des Codex Iuris Canonici, II. Band, 
Paderborn 1930, 204 f. 
42 Alfred Delp, Gesammelte Schriften, hg. von Roman BleisteinFrankfurt/Main, 1982-1984, II,186.. 
43 Alfred Delp, a.a.O., II,346. 
44 Alfred Delp, a.a.O., II,186. 
45 Ebd. 192. 
46 Ebd. 196. 
47 Ebd. 198. 
48 Ebd. 346. 
49 Ebd. 196. 
50 Ebd. 336. 
51 Wilhelm Damberg, a.a.O. 210- 
52 Die deutschen Bischöfe, 58, Umkehr und Versöhnung im  Leben der Kirche. Orientierungen zur 
Bußpastoral,, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1997, 19, 


