Antje Heider-Rottwilm, Hannover/Hamburg,
» Auf dem Weg zum Frieden?“ — Die Zukunft Europas und der Beitrag der
Kirchen

Herzlichen Dank fur die Einladung — und herzlichen Glickwunsch an Pax Christi zum
Geburtstag. Wir sind ja ungefahr die gleiche Generation — Nachkriegskinder,
zunachst unbewusst, dann bewusst gepréagt durch die menschenverachtenden und -
zerstorerischen Ereignisse in der ersten Halfte des 20.Jahrhunderts, zunéchst im
Protest und dann in der Mitverantwortung fur die Gestaltung einer gerechten,
solidarischen Zukunft. Wie fur viele andere — und nicht nur evangelische Christinnen
und Christen meiner Generation war es die Begegnung mit dem Leben und den
Zeugnissen Dietrich Bonhoeffers, die und Mut machten und Verpflichtung wurden.

Als in den letzten elf Jahren fir die Europaarbeit der EKD Verantwortliche habe ich
vor einiger Zeit mit neuem Interesse gelesen, dass Bonhoeffer und sein
Okumenischer Kollege Dr. Schonfeld aus Genf bei einer konspirativen Begegnung mit
Bischof Bell in Stockholm und Sigtuna wahrend des Krieges ihre Perspektiven fur ein
Europa nach dem Krieg besprachen - und was Bell danach Churchill vortrug. Dazu
gehorten als politische Ziele:

1. ein weitgehend dezentralisiertes Deutschland, regiert nach den Geboten von
"Gesetz und Gerechtigkeit"

2. ein wirtschaftlicher Wiederaufbau nach "wahrhaft sozialistischen Grundsatzen"

3. die enge Zusammenarbeit zwischen den freien Volkern, deren wechselseitige
Abhéangigkeit "die starkstmdgliche Gewahr gegen den Ruckfall in einen reaktionaren
europaischen Militarismus" biete

4. eine europdische Foderation freier Staaten, einschliel3lich einer freien polnischen
und tschechischen Nation und

5. eine "Europdaische Armee fur die dauernde Aufrechterhaltung européaischer
Sicherheit"

Diese wie auch andere Versuche hatten damals keinen Erfolg bei den politisch
Verantwortlichen. Sie bereiteten aber den Boden fur das versohnende Aufeinander-
Zugehen der Kirchen und ihre Impulse fur Verséhnung in Europa nach dem Ende
des Zweiten Weltkrieges.

l. Zur Ausgangssituation
1. Die Zusammenarbeit der Kirchen — ein Friedensprojekt

Die katholischen, protestantischen, anglikanischen und orthodoxen Kirchen Europas
haben sich 2001 in der Charta Oecumenica verpflichtet, in der Nachfolge Jesu Christi
fur Vers6hnung und Frieden einzutreten (s. Charta Oecumenica I11.8). Spater heif3t
es: 'Wir engagieren uns fur eine Friedensordnung auf der Grundlage gewaltfreier
Konfliktldsungen.’

Dies geschieht ja vor allem Anderen seit Jahrzehnten durch eine Vielzahl von
Begegnungen, Friedens- und Versdhnungsinitiativen, Netzwerken, Projekten auf der
Ebene von Gemeinden, Gruppen, Landeskirchen, Dibzesen, Werken, Verbanden,
Gruppen. Immer wieder mussen wir uns daraufhin befragen (lassen), was wir als
Christinnen und Christen zum Abbau von Feindbildern, zum Aufbau von Vertrauen,
zur VersOhnung, zu nachhaltiger Entwicklung beitragen — aber auch, wie wir die
friedenspolitischen Entwicklungen auf europaischer Ebene mitgestalten.



Ein Instrument ist Konferenz Europaischer Kirchen (KEK). In ihr sind 127
anglikanische, reformatorische, orthodoxe und altkatholische Kirchen aus allen
europaischen Landern zusammengeschlossen. Wesentliche Funktion der KEK mit
Sitz in Genf und Buros in Stral3burg und Brissel ist der theologische Dialog und die
Zusammenarbeit der nicht-katholischen Kirchen aus allen europaischen Landern.
Dass sie 1959, vor fast 50 Jahren im dénischen Nykdbing gegrindet wurde, war
Zeichen der Versdohnung der européischen Kirchen in Nord und Sid, Ost und West
nach dem Desaster des Holocaust, des 2. Weltkrieges, der Vernichtungsfeldziige der
deutschen Wehrmacht und damit auch des Versagens der deutschen evangelischen
Kirche. Die KEK arbeitet mit dem romisch-katholischen Rat der Européischen Bi-
schofskonferenzen (CCEE) zusammen. Wichtige Daten dieser Kooperation sind die
groRen Okumenischen Versammlungen in Basel (1989), Graz (1997) und Sibiu
(2007) — und naturlich die Arbeiten, die zur Unterzeichnung der Charta Oecumenica
auf europaischer Ebene 2001 in Strassburg fuhrten.

Als Kirchen in der Nachfolge Jesu Christi geht es uns um Verséhnung. Das heif3t
heute auch das Engagement fur die, die Opfer der européaischen Einigungsprozesse
sind und dass alle Entwicklungen in Europa daraufhin befragt werden missen, was
sie bedeuten fur die Schwéchsten

- in den EU-L&ndern wie

- in den Landern, die zunachst oder gar auf Dauer auf3en vor bleiben sollen.

Und naturlich muss auch im Blick bleiben, welche Folgen die Entscheidungen auf
EU-Ebene fir das Engagement und die Rolle der Kirchen haben werden.

Als Kirchen missen wir gemeinsam beitragen zur Bewusstseinsbildung, zu bur-
gernahen Entscheidungsprozessen, zur Einhaltung der Menschenrechte, zum
Entstehen demokratischer Gesellschaften.

In vielen Landern - Beitrittslandern und erst recht Nicht-Beitrittslandern - sind diese
Themen jedoch nicht Teil des Selbstverstandnisses der Kirchen - und es wird in
dieser Hinsicht auch z.T. noch immer wenig von ihnen erwartet. Andererseits sind sie
eine der Institutionen, die gesellschaftliches Bewusstsein pragen und diese Aufgabe
bewusst gestalten mussen, wollen sie sich nicht instrumentalisieren lassen.

In der Kommission fur Kirche und Gesellschaft (CSC) der KEK wie im Rat der
romisch-katholischen Europaischen Bischofskonferenzen in der EU (COMECE) und
ihren Arbeitsgruppen sind Vertreter/innen aus europaischen Kirchen, um zu
folgenden Themen zu arbeiten:

- Europ. Sicherheits- und Verteidigungspolitik,

- Nord-Sud-Beziehungen,

- Beziehungen zwischen wirtschaftlichen, dkologischen und sozialen Fragen,

- Landwirtschaft und landliches Leben ( besonders brisant angesichts der
absehbaren Umstellung des EU-Agrarhaushaltes)

- Menschenrechte und Religionsfreiheit,

- Gesetzgebung der EU,

- Bioethik.

- Das Problem der Gewalt gegen Frauen, insbesondere des Menschenhandels
- die Umweltproblematik

Ich halte die inner- und zwischenkirchliche Arbeit an diesen Themen selbst flr einen
zentralen Beitrag zur Versohnung in Europa. Als bisherige Moderatorin der CSC,
zusammen mit einem russisch-orthodoxen Priester habe ich erlebt, welche
Herausforderung darin liegt, sich auf Formulierungen fur ein gemeinsames



Verstandnis der Menschenrechte oder der Beitrage zur bioethischen Debatte zu
verstandigen.

Aber wenn wir als Kirchen nicht in der Lage sind, unsere Zugange dazu theologisch
zu reflektieren, zu argumentieren, uns ineinander hinein zu versetzen, den kulturellen
Kontext der anderen zu verstehen und uns auf Augenhdhe aufeinander zu beziehen,
dann verspielen wir unser Potential fir das kulturelle Zusammenwachsen Europas.
Dabei geht es nicht in jedem Fall um Homogenitat, aber um einen Umgang mit der
Vielfalt, der deutlich macht, dass wir auf dem selben Grund stehen und dass dieser
Grund sich ausbuchstabiert bis in aktuelle konkrete europaische Themen hinein.

2. Herausforderungen, die sich aus dem europdischen Integrationsprozess er-
geben

Die religidsen Pragungen der neuen Mitgliedslander sind unterschiedlich - und sie
unterscheiden sich zum Teil von denen der westeuropaischen Mitgliedsstaaten der
EU. Vor allem in den baltischen Landern, aber auch in der Tschechischen Republik
ist ein Grof3teil der Bevolkerung ohne religiose Pragung oder bezeichnet sich selbst
als atheistisch. Viele Kirchen in Mittel- und Osteuropa nehmen eine sehr ambivalente
Haltung gegeniber der neueren gesellschaftlichen Entwicklung ein. Auf der einen
Seite hat die Entwicklung, die Ende der 80er, Anfang der 90er eingeleitet worden ist,
zu Befreiung von Unterdruckung, zu einem Ende der Bevormundung, des Druckes
und des Versuches, Religion aus der Gesellschaft zu eliminieren, gefihrt.
Andererseits haben sie das Empfinden, jetzt auf einmal einer anderen Form von
Atheismus ausgesetzt zu sein; einer westlichen Gesellschaft, die gepragt ist durch
Kommerzialisierung ; einer Gesellschaft, in der religiosse Werte im Alltag keine Rolle
spielen; einer Gesellschaft, die arm und reich gnadenlos gegeneinander ausspielt.
Jahrzehntelang hat man sich dagegen wehren muissen, dass die kommunistische
Diktatur die Kirche zerstéren wollte. Nun meint man sich dagegen wehren zu
mussen, dass ein westlicher Atheismus die Gesellschaft zersetzt. Die Identitat der
Kirchen wird deshalb h&ufig in der Abgrenzung von gesellschaftlichen Prozessen
beschrieben, in der Abgrenzung von dem, was sich sozusagen als moderner
Kapitalismus entwickelt.

Und nicht zuletzt:

Viele Christinnen und Christen Osteuropas aller Konfessionen empfinden in
ethischen Fragen eine grol3e Distanz zu ihren Bridern und Schwestern in den
westlich gepragten Landern. In Fragen wie der nach der Akzeptanz von
Homosexualitat in der Kirche und in der Gesellschaft, nach der Rolle der Frauen in
der Kirche und in der Gesellschaft, nach der Straffreiheit bei Abtreibungen, nach dem
Umgang mit HIV/AIDS infizierten Menschen haben sie das Empfinden, einem
libertinaren Sakularismus gegeniber zu stehen und nicht frommen Mitchristinnen
und —christen.

Il. Die aktuelle Situation - die EU und die Kirchen
1. Der Vertrag von Lissabon
Fast zeitgleich mit dem Prozess zur Entstehung der Charta Oecumenica hat der von

der Européaischen Union berufene Konvent an der Grundrechte-Charta der EU
gearbeitet.



Unumstritten ist bei beiden Dokumenten, der Charta Oecumenica und der Charta der
Grundrechte, dass ,gemeinsame Werte“ eine grundlegende Bedeutung fir den
europaischen Einigungsprozess haben.

Der Vertrag von Lissabon enthélt ja nun den sog. ,Kirchenartikel“ als Artikel 17. Die
ersten beiden Absatze dieses Artikels lauten:

(1) Die Union achtet den Status, den Kirchen und religiése Vereinigungen und
Gemeinschaften in den Mitgliedsstaaten nach deren Rechtsvorschriften geniefl3en,
und lasst ihn unangetastet.

(2) Die Union achtet den Status von weltanschaulichen Gemeinschaften in gleicher
Weise.

Diese Absatze gewahrleisten, dass durch européisches Gesetz nicht in die nationale
Gestaltung des Verhéaltnisses Staat — Kirche eingegriffen wird, solange die
individuelle und kollektive Religionsfreiheit aller Menschen in einem Mitgliedsstaat
respektiert wird.

Artikel 17 hat noch einen dritten Absatz:

(3) Die Union pflegt in Anerkennung der Identitat und des besonderen Beitrags
dieser Kirchen und Gemeinschaften einen offenen, transparenten und regelmafiigen
Dialog mit ihnen.

Absatz 3 tragt dem Rechnung, dass die Européaische Union eine breitestmdgliche
Partizipation der Burgerinnen und Burger anstrebt. Kirchen und Religions-
gemeinschaften bringen ihre besonderen Erfahrungen aus ihrem Wirken auf lokaler,
regionaler, nationaler und internationaler Ebene ein, die so unterschiedliche Felder
wie Sozialpolitik, Migration, Entwicklungspolitik, Erziehung und Seelsorge betreffen.
Absatz 3 erkennt die besondere Identitat von Kirchen und Religionsgemeinschaften
und ihre besonderen Beitrage, also ihr 6ffentliches Wirken, an.

Bisher gab es diesen Dialog zwischen der EU-Kommission auf der einen und KEK
und COMECE auf der anderen Seite haufig, intensiv, aber unverbindlich; als
halbjahrliche Konferenzen zu Themen der jeweiligen Ratsprasidentschatft, als
Besprechungen auf Arbeitsebene und Begegnungen mit der jeweils neuen
Ratsprasidentschaft.

2. Die Europaische Sicherheits- und Verteidigungspolitik

Die Européaische Union (EU) hat die Aufgabe, zur Wahrung, Férderung und
Erneuerung des Friedens beizutragen. Im Lissabon-Vertrag, in dem die Ziele der EU
nun dargelegt werden, wird an erster und oberster Stelle der Frieden genannt. Es
wird weiter ausgefuihrt, dass die EU einen Beitrag zu Sicherheit, globaler nachhaltiger
Entwicklung, Solidaritéat und gegenseitiger Achtung unter den Volkern leisten wolle,
indem sie auf strikter Einhaltung und Weiterentwicklung des Volkerrechts besteht.
Insbesondere verpflichtet sie sich zur Wahrung der Grundsatze der Charta der
Vereinten Nationen. Damit wird implizit der Vorrang von ziviler Konfliktschlichtung vor
militarischen Malinahmen (UN-Charta Kap. 7) und die Notwendigkeit der
Mandatierung fur militarische Missionen anerkannt.

Seit den Gipfeln von Koln und Helsinki 1999 existiert die Europaische Sicherheits-
und Verteidigungspolitik (ESVP). Sie umfasst zivile sowie militarische Organe
inklusive Kapazitaten des Krisenmanagements, die voneinander getrennt sind. Seit
1999 sind bereits 17 ESVP Missionen (Polizei und Militar) angelaufen, 10 davon sind
noch nicht beendet. 13 waren bzw. sind ausschlief3lich ziviler Natur.



In Ubereinstimmung mit den o0.g. Zielen der EU ist in einem verfassungsahnlichen
Rechtstext erstmals in Europa zivile Konfliktschlichtung als Handlungsalternative in
Konfliktsituationen benannt.

Wir haben als Kirchen immer wieder darauf hingewiesen, dass die Nennung der
bereits langst aufgebauten und seit Jahren arbeitenden Verteidigungsagentur im
Reformvertrag ( Art. 11.42) eine politische Schieflage bedeutet (auch wenn die
Biindelung der militarischen Kapazitaten in Europa durchaus Sinn macht!), da dort
als Gegengewicht keine operativen Details zum Aufbau von zivilen und
konfliktpraventiven Kapazitadten angesprochen werden.

Die Europaische Kommission spielte in der Sicherheitspolitik der EU bislang nur eine
marginale Rolle. Im Rahmen der Neuen Finanziellen Vorrauschau der EU 2007-2013
ist die gemeinschaftliche Aul3enpolitik nun mit der Verabschiedung von neuen
AulRenpolitikinstrumenten auf eine neue Grundlage gestellt worden. Darunter ist das
"Stabilitatsinstrument"”, welches zivile sicherheitspolitische MaRnahmen der
Kommission ab 2007 unterhalb der Schwelle militarischer Einséatze im Bereich
Mediation, Kampf gegen Kleinwaffen und Minen, Friedenskonferenzen und
Reintegration von Kindersoldaten und ehemaligen K&ampfern finanzieren soll. Teil
des Stabilitatsinstruments ist erstmals ein Peace Building Partnership zwischen der
Kommission und zivilgesellschaftlichen Akteuren der Friedensarbeit.Die
Peacebuilding Partnership ist eine Mal3nahme des Stabilitatsinstrumentes, die
gerade NGOs - auch finanziell - anspricht und die bessere Zusammenarbeit mit der
Zivilgesellschaft férdern will. *

Eines der Hauptanliegen der Peacebuilding Partnership ist die Einbeziehung der
Zivilbevolkerung in Fragen der Krisenvor- und -nachsorge sowie der Achtung der
Menschenrechte.

Nun kommt es darauf an, die Chancen zu nutzen, was wir seit Jahren eingefordert
haben: den Aufbau wirksamer nichtmilitarischer Mittel der Konfliktbearbeitung unter
Beteiligung des know how der Kirchen.

Die Synode der EKD hat 2006 zu diesem Engagement gesagt:

..... Dazu wollen die Kirchen ihre eigenen Erfahrungen mit Verséhnung und Heilung
von Erinnerungen (healing of memories) in verschiedenen Regionen Europas
vernetzen, als politisches Potential einbringen und beharrlich fortsetzen.

Sie wollen von Friedenskirchen und Kommunitaten, christlichen Netzwerken und
Tragerorganisationen ziviler Friedensdienste, die tber lange Zeit das christliche
Friedenszeugnis konsequent leben, die Friedensdienste entwickelt haben und
Experten in gewaltfreier Konfliktiésung sind, lernen und mit ihnen intensiv zusammen
arbeiten.

Sie haben sich ebenfalls verabredet, die 6kumenische Reflexion darliber, welches
Verstandnis von menschlicher Sicherheit und Verletzbarkeit aus dem Glauben an
Jesus Christus erwachst, zu vertiefen und in die 6ffentliche Debatte einzubringen -
auch und gerade angesichts der Erfahrungen mit Terror und den Angsten davor.
Ebenso wurde deutlich, dass in einer Zeit, in der Religion immer wieder als
Konfliktursache wahrgenommen wird, die Kirchen ihre Erfahrungen und

! http://ec.europa.eu/external relations/news/pbp.htm

https://webgate.ec.europa.eu/tariga/PeaceBuilding/conference.html
http://www.nonviolentpeaceforce.org/



http://ec.europa.eu/external_relations/news/pbp.htm
https://webgate.ec.europa.eu/tariqa/PeaceBuilding/conference.html
http://www.nonviolentpeaceforce.org/

Kompetenzen im Bereich Konfliktvorbeugung und Mediation Uber religiose, kulturelle
und ethnische Grenzen hinweg einbringen und ausbauen mussen.

Zum Abschluss der 6kumenischen Versammlung in Wittenberg auf dem Weg nach
Sibiu wurde die Phase der weltweiten Dekade zur Uberwindung von Gewalt eréffnet,
in der Europa und die Verantwortung Europas fiir die Uberwindung von Gewalt im
eigenen Kontext wie in anderen Regionen der Erde im Zentrum steht. So greifen die
Okumenischen und politischen, die europaischen und die weltweiten Entwicklungen
ineinander, sind nicht voneinander zu isolieren und fordern uns als Kirchen heraus.

Die Dritte Europaische Okumenische Versammiung in Sibiu/ sagt in ihrer
Schlussbotschaft:

,Das Wort Gottes fordert uns auf, nicht das wertvolle Erbe jener zu verschwenden,
die sich in den vergangenen sechzig Jahren fir Frieden und Einheit in Europa
eingesetzt haben. Der Friede ist ein grossartiges und wertvolles Geschenk. Ganze
Lander sehnen sich nach Frieden, ganze Voélker warten darauf, von Gewalt und
Terror befreit zu werden. Nachdrucklich verpflichten wir uns zu erneuerten
Bemuhungen auf dieses Ziel zu. Wir lehnen Krieg als Instrument zur Konfliktldsung
ab, fordern gewaltfreie Mittel zur Schlichtung von Konflikten und sind besorgt
angesichts der militarischen Wiederaufristung. Gewalt und Terrorismus im Namen
der Religion widersprechen der Religion.

Dies als Ausschnitt aus den europaischen Diskussionen, wie sie in Europa, immer
wieder herausgefordert durch die Gruppen im Konziliaren Prozess und insbesondere
Netzwerke wie Church and Peace, Pax Christi und andere 6kumenische Netze,
gefuhrt werden.

Zum Abschluss: Die Dynamik, mit der Europa sich entwickelt, ist ungeheuer. Und die
Kirchen haben darin zentrale Aufgaben. Ich nenne nur Folgende:

den weiterfuhrenden vertieften theologischen Dialog zwischen Ost- und West-, Nord-
und Sudeuropa,

die Weiterentwicklung einer 6kumenischen Spiritualitat,

alle Schritte, die zur Vertrauensbildung beitragen,

die Starkung der Zusammenarbeit der Kirchen auf européischer und weltweiter
Ebene,

die kompetente Einmischung in die politischen Debatten auf nationaler, europaischer
und internationaler Ebene,

die Wahrnehmung jeder Chance zu konkretem solidarischem Handeln.

Antje Heider-Rottwilm
Briicke — Okumenisches Forum HafenCity
Laurentiuskonvent
Pastorin Antje Heider-Rottwilm
Dr. Martin Heider
Telefon 040 - 36091756
Am Kaiserkai 4
20 457 Hamburg
HafenCity@L aurentiuskonvent.de
www.Laurentiuskonvent.de



mailto:HafenCity@Laurentiuskonvent.de
http://www.Laurentiuskonvent.de

