
Antje Heider-Rottwilm, Hannover/Hamburg, 
„ Auf dem Weg zum Frieden?“ – Die Zukunft Europas und der Beitrag der 
Kirchen 
 
Herzlichen Dank für die Einladung – und herzlichen Glückwunsch an Pax Christi zum 
Geburtstag. Wir sind ja ungefähr die gleiche Generation – Nachkriegskinder, 
zunächst unbewusst, dann bewusst geprägt durch die menschenverachtenden und -
zerstörerischen Ereignisse in der ersten Hälfte des 20.Jahrhunderts, zunächst im 
Protest und dann in der Mitverantwortung für die Gestaltung einer gerechten, 
solidarischen Zukunft. Wie für viele andere – und nicht nur evangelische Christinnen 
und Christen meiner Generation war es die Begegnung mit dem Leben und den 
Zeugnissen Dietrich Bonhoeffers, die und Mut machten und Verpflichtung wurden. 
 
Als in den letzten elf Jahren  für die Europaarbeit der EKD Verantwortliche habe ich 
vor einiger Zeit mit neuem Interesse gelesen, dass Bonhoeffer und sein 
ökumenischer Kollege Dr. Schönfeld aus Genf bei einer konspirativen Begegnung mit 
Bischof Bell in Stockholm und Sigtuna während des Krieges ihre Perspektiven für ein 
Europa nach dem Krieg besprachen - und was Bell danach Churchill vortrug. Dazu 
gehörten als politische Ziele:  
1. ein weitgehend dezentralisiertes Deutschland, regiert nach den Geboten von 
"Gesetz und Gerechtigkeit"  
2. ein wirtschaftlicher Wiederaufbau nach "wahrhaft sozialistischen Grundsätzen" 
3. die enge Zusammenarbeit zwischen den freien Völkern, deren wechselseitige 
Abhängigkeit "die stärkstmögliche Gewähr gegen den Rückfall in einen reaktionären 
europäischen Militarismus" biete 
4. eine europäische Föderation freier Staaten, einschließlich einer freien polnischen 
und tschechischen Nation und 
5. eine "Europäische Armee für die dauernde Aufrechterhaltung europäischer 
Sicherheit" 
Diese wie auch andere Versuche hatten damals keinen Erfolg bei den politisch 
Verantwortlichen. Sie bereiteten aber den Boden für das versöhnende Aufeinander-
Zugehen der Kirchen und ihre Impulse für Versöhnung in Europa nach dem Ende 
des Zweiten Weltkrieges.  
 

I. Zur Ausgangssituation 
 

1. Die Zusammenarbeit der Kirchen – ein Friedensprojekt 
 
Die katholischen,  protestantischen, anglikanischen und orthodoxen Kirchen Europas 
haben sich 2001 in der Charta Oecumenica verpflichtet, in der Nachfolge Jesu Christi 
für Versöhnung und Frieden einzutreten (s. Charta Oecumenica III.8). Später heißt 
es: ’Wir engagieren uns für eine Friedensordnung auf der Grundlage gewaltfreier 
Konfliktlösungen.’ 
Dies geschieht ja vor allem Anderen seit Jahrzehnten durch eine Vielzahl von 
Begegnungen, Friedens- und Versöhnungsinitiativen, Netzwerken, Projekten auf der 
Ebene von Gemeinden, Gruppen, Landeskirchen, Diözesen, Werken, Verbänden, 
Gruppen. Immer wieder müssen wir uns daraufhin befragen (lassen), was wir als 
Christinnen und Christen zum Abbau von Feindbildern, zum Aufbau von Vertrauen, 
zur Versöhnung, zu nachhaltiger Entwicklung beitragen – aber auch, wie wir die 
friedenspolitischen Entwicklungen auf europäischer Ebene mitgestalten.  
 



Ein Instrument  ist  Konferenz Europäischer Kirchen (KEK). In ihr  sind 127 
anglikanische, reformatorische, orthodoxe und altkatholische Kirchen aus allen 
europäischen Ländern zusammengeschlossen. Wesentliche Funktion der KEK mit 
Sitz in Genf und Büros in Straßburg und Brüssel ist der theologische Dialog und die 
Zusammenarbeit der nicht-katholischen Kirchen aus allen europäischen Ländern. 
Dass sie 1959, vor  fast  50 Jahren im dänischen Nyköbing gegründet wurde, war 
Zeichen der Versöhnung der europäischen Kirchen in Nord und Süd, Ost und West 
nach dem Desaster des Holocaust, des 2. Weltkrieges, der Vernichtungsfeldzüge der 
deutschen Wehrmacht und damit auch des Versagens der deutschen evangelischen 
Kirche. Die KEK arbeitet mit dem römisch-katholischen Rat der Europäischen Bi-
schofskonferenzen (CCEE) zusammen. Wichtige Daten dieser Kooperation sind die 
großen Ökumenischen Versammlungen in Basel (1989), Graz (1997) und Sibiu 
(2007) – und natürlich die Arbeiten, die zur Unterzeichnung der Charta Oecumenica 
auf europäischer Ebene 2001 in Strassburg führten. 
 
Als Kirchen in der Nachfolge Jesu Christi geht es uns um Versöhnung. Das heißt 
heute auch das Engagement für die, die Opfer der europäischen Einigungsprozesse 
sind und dass alle Entwicklungen in Europa daraufhin befragt werden müssen, was 
sie bedeuten für die Schwächsten  
- in den EU-Ländern wie 
- in den Ländern, die zunächst oder gar auf Dauer außen vor bleiben sollen. 
Und natürlich muss auch im Blick bleiben, welche Folgen die Entscheidungen auf 
EU-Ebene für das Engagement und die Rolle der Kirchen haben werden. 
Als Kirchen müssen wir gemeinsam beitragen zur Bewusstseinsbildung, zu bür-
gernahen Entscheidungsprozessen, zur Einhaltung der Menschenrechte, zum 
Entstehen demokratischer Gesellschaften. 
In vielen Ländern - Beitrittsländern und erst recht Nicht-Beitrittsländern - sind diese 
Themen jedoch nicht Teil des Selbstverständnisses der Kirchen - und es wird in 
dieser Hinsicht auch z.T. noch immer wenig von ihnen erwartet. Andererseits sind sie 
eine der Institutionen, die gesellschaftliches Bewusstsein prägen und diese Aufgabe 
bewusst gestalten müssen, wollen sie sich nicht instrumentalisieren lassen. 
 
In der Kommission für Kirche und Gesellschaft (CSC) der KEK wie im Rat der 
römisch-katholischen Europäischen Bischofskonferenzen in der EU (COMECE) und 
ihren Arbeitsgruppen sind Vertreter/innen aus europäischen Kirchen, um zu 
folgenden Themen zu arbeiten: 
- Europ. Sicherheits- und Verteidigungspolitik, 
- Nord-Süd-Beziehungen, 
- Beziehungen zwischen wirtschaftlichen, ökologischen und sozialen Fragen, 
- Landwirtschaft und ländliches Leben ( besonders brisant angesichts der 
absehbaren Umstellung des EU-Agrarhaushaltes) 
- Menschenrechte und Religionsfreiheit, 
- Gesetzgebung der EU, 
- Bioethik. 
- Das Problem der Gewalt gegen Frauen, insbesondere des Menschenhandels  
- die Umweltproblematik 
 
Ich halte die inner- und zwischenkirchliche Arbeit an diesen Themen selbst für einen 
zentralen Beitrag zur Versöhnung in Europa. Als bisherige Moderatorin der CSC, 
zusammen mit einem russisch-orthodoxen Priester habe ich erlebt, welche 
Herausforderung darin liegt, sich auf Formulierungen für ein gemeinsames 



Verständnis der Menschenrechte oder der Beiträge zur bioethischen Debatte zu 
verständigen. 
Aber wenn wir als Kirchen nicht in der Lage sind, unsere Zugänge dazu theologisch 
zu reflektieren, zu argumentieren, uns ineinander hinein zu versetzen, den kulturellen 
Kontext der anderen zu verstehen und uns auf Augenhöhe aufeinander zu beziehen, 
dann verspielen wir unser Potential für das kulturelle Zusammenwachsen Europas. 
Dabei geht es nicht in jedem Fall um Homogenität, aber um einen Umgang mit der 
Vielfalt, der deutlich macht, dass wir auf dem selben Grund stehen und dass dieser 
Grund sich ausbuchstabiert bis in aktuelle konkrete europäische Themen hinein. 
 

2. Herausforderungen, die sich aus dem europäischen Integrationsprozess er-
geben 

 
Die religiösen Prägungen der neuen Mitgliedsländer sind unterschiedlich -  und sie 
unterscheiden sich zum Teil von denen der westeuropäischen Mitgliedsstaaten der 
EU. Vor allem in den baltischen Ländern, aber auch in der Tschechischen Republik 
ist ein Großteil der Bevölkerung ohne religiöse Prägung oder bezeichnet sich selbst 
als atheistisch. Viele Kirchen in Mittel- und Osteuropa nehmen eine sehr ambivalente 
Haltung gegenüber der neueren gesellschaftlichen Entwicklung ein. Auf der einen 
Seite hat die Entwicklung, die Ende der 80er, Anfang der 90er eingeleitet worden ist, 
zu Befreiung von Unterdrückung, zu einem Ende der Bevormundung, des Druckes 
und des Versuches, Religion aus der Gesellschaft zu eliminieren, geführt. 
Andererseits haben sie das Empfinden, jetzt auf einmal einer anderen Form von 
Atheismus ausgesetzt zu sein; einer westlichen Gesellschaft, die geprägt ist durch 
Kommerzialisierung ; einer Gesellschaft, in der religiöse Werte im Alltag keine Rolle 
spielen; einer Gesellschaft, die arm und reich gnadenlos gegeneinander ausspielt. 
Jahrzehntelang hat man sich dagegen wehren müssen, dass die kommunistische 
Diktatur die Kirche zerstören wollte. Nun meint man sich dagegen wehren zu 
müssen, dass ein westlicher Atheismus die Gesellschaft zersetzt. Die Identität der 
Kirchen wird deshalb häufig in der Abgrenzung von gesellschaftlichen Prozessen 
beschrieben, in der Abgrenzung von dem, was sich sozusagen als moderner 
Kapitalismus entwickelt. 
  
Und nicht zuletzt:  
Viele Christinnen und Christen Osteuropas aller Konfessionen empfinden in 
ethischen Fragen eine große Distanz zu ihren Brüdern und Schwestern in den 
westlich geprägten Ländern. In Fragen wie der nach der Akzeptanz von 
Homosexualität in der Kirche und in der Gesellschaft, nach der Rolle der Frauen in 
der Kirche und in der Gesellschaft, nach der Straffreiheit bei Abtreibungen, nach dem 
Umgang mit HIV/AIDS infizierten Menschen haben sie das Empfinden, einem 
libertinären Säkularismus gegenüber zu stehen und nicht frommen Mitchristinnen 
und –christen. 
  

II. Die aktuelle Situation - die EU und die Kirchen 
 

1. Der Vertrag von Lissabon  
 

Fast zeitgleich mit dem Prozess zur Entstehung der Charta Oecumenica hat der von 
der Europäischen Union berufene Konvent an der Grundrechte-Charta der EU 
gearbeitet.  



Unumstritten ist bei beiden Dokumenten, der Charta Oecumenica und der Charta der 
Grundrechte, dass „gemeinsame Werte“ eine grundlegende Bedeutung für den 
europäischen Einigungsprozess haben.  
Der Vertrag von Lissabon enthält ja nun den sog. „Kirchenartikel“ als Artikel 17. Die 
ersten beiden Absätze dieses Artikels lauten:  
(1) Die Union achtet den Status, den Kirchen und religiöse Vereinigungen und 
Gemeinschaften in den Mitgliedsstaaten nach deren Rechtsvorschriften genießen, 
und lässt ihn unangetastet. 
(2) Die Union achtet den Status von weltanschaulichen Gemeinschaften in gleicher 
Weise.  
Diese Absätze gewährleisten, dass durch europäisches Gesetz nicht in die nationale 
Gestaltung des Verhältnisses Staat – Kirche eingegriffen wird, solange die 
individuelle und kollektive Religionsfreiheit aller Menschen in einem Mitgliedsstaat 
respektiert wird.  
Artikel 17 hat noch einen dritten Absatz:  
(3) Die Union pflegt in Anerkennung der Identität und des besonderen Beitrags 
dieser Kirchen und Gemeinschaften einen offenen, transparenten und regelmäßigen 
Dialog mit ihnen.  
Absatz 3 trägt dem Rechnung, dass die Europäische Union eine breitestmögliche 
Partizipation der Bürgerinnen und Bürger anstrebt. Kirchen und Religions-
gemeinschaften bringen ihre besonderen Erfahrungen aus ihrem Wirken auf lokaler, 
regionaler, nationaler und internationaler Ebene ein, die so unterschiedliche Felder 
wie Sozialpolitik, Migration, Entwicklungspolitik, Erziehung und Seelsorge betreffen. 
Absatz 3 erkennt die besondere Identität von Kirchen und Religionsgemeinschaften 
und ihre besonderen Beiträge, also ihr öffentliches Wirken, an.  
 
Bisher gab es diesen Dialog zwischen der EU-Kommission auf der einen und KEK 
und COMECE auf der anderen Seite häufig, intensiv, aber unverbindlich; als 
halbjährliche Konferenzen zu Themen der jeweiligen Ratspräsidentschaft, als 
Besprechungen auf Arbeitsebene und Begegnungen mit der jeweils neuen 
Ratspräsidentschaft. 

 
2. Die Europäische Sicherheits- und Verteidigungspolitik 

 
Die Europäische Union (EU) hat die Aufgabe, zur Wahrung, Förderung und 
Erneuerung des Friedens beizutragen. Im Lissabon-Vertrag, in dem die Ziele der EU 
nun dargelegt werden, wird an erster und oberster Stelle der Frieden genannt. Es 
wird weiter ausgeführt, dass die EU einen Beitrag zu Sicherheit, globaler nachhaltiger 
Entwicklung, Solidarität und gegenseitiger Achtung unter den Völkern leisten wolle, 
indem sie auf strikter Einhaltung und Weiterentwicklung des Völkerrechts besteht. 
Insbesondere verpflichtet sie sich zur Wahrung der Grundsätze der Charta der 
Vereinten Nationen. Damit wird implizit der Vorrang von ziviler Konfliktschlichtung vor 
militärischen Maßnahmen (UN-Charta Kap. 7) und die Notwendigkeit der 
Mandatierung für militärische Missionen anerkannt. 
Seit den Gipfeln von Köln und Helsinki 1999 existiert die Europäische Sicherheits- 
und Verteidigungspolitik (ESVP). Sie umfasst zivile sowie militärische Organe 
inklusive Kapazitäten des Krisenmanagements, die voneinander getrennt sind. Seit 
1999 sind bereits 17 ESVP Missionen (Polizei und Militär)  angelaufen, 10 davon sind 
noch nicht beendet. 13 waren bzw. sind ausschließlich ziviler Natur.  



In Übereinstimmung mit den o.g. Zielen der EU ist in einem verfassungsähnlichen 
Rechtstext erstmals in Europa zivile Konfliktschlichtung als Handlungsalternative in 
Konfliktsituationen benannt. 
Wir haben als Kirchen immer wieder darauf hingewiesen, dass die Nennung der 
bereits längst aufgebauten und seit Jahren arbeitenden Verteidigungsagentur im 
Reformvertrag ( Art. II.42) eine politische Schieflage bedeutet (auch wenn die 
Bündelung der militärischen Kapazitäten in Europa durchaus Sinn macht!), da dort 
als Gegengewicht keine operativen Details zum Aufbau von zivilen und 
konfliktpräventiven Kapazitäten angesprochen werden.  
 
Die Europäische Kommission spielte in der Sicherheitspolitik der EU bislang nur eine 
marginale Rolle. Im Rahmen der Neuen Finanziellen Vorrauschau der EU 2007-2013 
ist die gemeinschaftliche Außenpolitik nun mit der Verabschiedung von neuen 
Außenpolitikinstrumenten auf eine neue Grundlage gestellt worden. Darunter ist das 
"Stabilitätsinstrument", welches zivile sicherheitspolitische Maßnahmen der 
Kommission ab 2007 unterhalb der Schwelle militärischer Einsätze im Bereich 
Mediation, Kampf gegen Kleinwaffen und Minen, Friedenskonferenzen und 
Reintegration von Kindersoldaten und ehemaligen Kämpfern finanzieren soll. Teil 
des Stabilitätsinstruments ist erstmals ein Peace Building Partnership zwischen der 
Kommission und zivilgesellschaftlichen Akteuren der Friedensarbeit.Die 
Peacebuilding Partnership  ist eine Maßnahme des Stabilitätsinstrumentes, die 
gerade NGOs - auch finanziell - anspricht und die bessere Zusammenarbeit mit der 
Zivilgesellschaft fördern will. 1 
 
Eines der Hauptanliegen der Peacebuilding Partnership ist die Einbeziehung der 
Zivilbevölkerung in Fragen der Krisenvor- und -nachsorge sowie der Achtung der 
Menschenrechte. 
Nun kommt es darauf an, die Chancen zu nutzen, was wir seit Jahren eingefordert 
haben: den Aufbau wirksamer nichtmilitärischer Mittel der Konfliktbearbeitung unter 
Beteiligung des know how der Kirchen. 
 
Die Synode der EKD hat 2006 zu diesem Engagement gesagt: 
.....Dazu wollen die Kirchen ihre eigenen Erfahrungen mit Versöhnung und Heilung 
von Erinnerungen (healing of memories) in verschiedenen Regionen Europas 
vernetzen, als politisches Potential einbringen und beharrlich fortsetzen.  
Sie wollen von Friedenskirchen und Kommunitäten, christlichen Netzwerken und 
Trägerorganisationen ziviler Friedensdienste, die über lange Zeit das christliche 
Friedenszeugnis konsequent leben, die Friedensdienste entwickelt haben und 
Experten in gewaltfreier Konfliktlösung sind, lernen und mit ihnen intensiv zusammen 
arbeiten. 
Sie haben sich ebenfalls verabredet, die ökumenische Reflexion darüber, welches 
Verständnis von menschlicher Sicherheit und Verletzbarkeit aus dem Glauben an 
Jesus Christus erwächst, zu vertiefen und in die öffentliche Debatte einzubringen - 
auch und gerade angesichts der Erfahrungen mit Terror und den Ängsten davor. 
Ebenso wurde deutlich, dass in einer Zeit, in der Religion immer wieder als 
Konfliktursache wahrgenommen wird, die Kirchen ihre Erfahrungen und 

                                                
1 http://ec.europa.eu/external_relations/news/pbp.htm 
https://webgate.ec.europa.eu/tariqa/PeaceBuilding/conference.html 
http://www.nonviolentpeaceforce.org/ 

http://ec.europa.eu/external_relations/news/pbp.htm
https://webgate.ec.europa.eu/tariqa/PeaceBuilding/conference.html
http://www.nonviolentpeaceforce.org/


Kompetenzen im Bereich Konfliktvorbeugung und Mediation über religiöse, kulturelle 
und ethnische Grenzen hinweg einbringen und ausbauen müssen.  
 
 
Zum Abschluss der ökumenischen Versammlung in Wittenberg auf dem Weg nach 
Sibiu wurde die Phase der weltweiten Dekade zur Überwindung von Gewalt eröffnet, 
in der Europa und die Verantwortung Europas für die Überwindung von Gewalt im 
eigenen Kontext wie in anderen Regionen der Erde im Zentrum steht. So greifen die 
ökumenischen und politischen, die europäischen und die weltweiten Entwicklungen 
ineinander, sind nicht voneinander zu isolieren und fordern uns als Kirchen heraus. 
 
Die Dritte Europäische Ökumenische Versammlung in Sibiu/ sagt in ihrer 
Schlussbotschaft: 
 
‚Das Wort Gottes fordert uns auf, nicht das wertvolle Erbe jener zu verschwenden, 
die sich in den vergangenen sechzig Jahren für Frieden und Einheit in Europa 
eingesetzt haben. Der Friede ist ein grossartiges und wertvolles Geschenk. Ganze 
Länder sehnen sich nach Frieden, ganze Völker warten darauf, von Gewalt und 
Terror befreit zu werden. Nachdrücklich verpflichten wir uns zu erneuerten 
Bemühungen auf dieses Ziel zu. Wir lehnen Krieg als Instrument zur Konfliktlösung 
ab, fördern gewaltfreie Mittel zur Schlichtung von Konflikten und sind besorgt 
angesichts der militärischen Wiederaufrüstung. Gewalt und Terrorismus im Namen 
der Religion widersprechen der Religion. 
 
Dies als Ausschnitt aus den europäischen Diskussionen, wie sie in Europa, immer 
wieder herausgefordert durch die Gruppen im Konziliaren Prozess und insbesondere 
Netzwerke wie Church and Peace, Pax Christi und andere ökumenische Netze, 
geführt werden. 
 
Zum Abschluss: Die Dynamik, mit der Europa sich entwickelt, ist ungeheuer. Und die 
Kirchen haben darin zentrale Aufgaben. Ich nenne nur Folgende: 
den weiterführenden vertieften theologischen Dialog zwischen Ost- und West-, Nord- 
und Südeuropa, 
die Weiterentwicklung einer ökumenischen Spiritualität, 
alle Schritte, die zur Vertrauensbildung beitragen, 
die Stärkung der Zusammenarbeit der Kirchen auf europäischer und weltweiter 
Ebene, 
die kompetente Einmischung in die politischen Debatten auf nationaler, europäischer 
und internationaler Ebene, 
die Wahrnehmung jeder Chance zu konkretem solidarischem Handeln. 
 
Antje Heider-Rottwilm 

Brücke – Ökumenisches Forum HafenCity 
Laurentiuskonvent  

Pastorin Antje Heider-Rottwilm 
Dr. Martin Heider 

Telefon 040 - 36091756 
Am Kaiserkai 4 

20 457 Hamburg 
HafenCity@Laurentiuskonvent.de 

www.Laurentiuskonvent.de 

mailto:HafenCity@Laurentiuskonvent.de
http://www.Laurentiuskonvent.de

