
 1 

 
    Freiheit und Religion – 
    eine notwendige Aufgabe! 
 
Der jüngste Konflikt zwischen dem „Westen“ und der „islamischen Welt“, zum 
globalen Feuerbrand eskaliert, hat sich oberflächlich etwas beruhigt. Dass die 
Veröffentlichung einiger Karikaturen des Propheten Mohammed einen solchen Sturm 
auslösen konnte, ist nur so begreiflich, dass hier – ob aus böser Absicht oder aus 
Dummheit – die zündende Lunte an eine komplexe und explosive Gesamtsituation 
gelegt wurde, in der höchst spannungsvolle Sachverhalte wirksam sind und lang 
aufgestaute Kräfte sich Luft verschaffen. 
 
Wer den Konflikt entspannen und Brücken bauen will, um eine Besserung der Lage 
zu erreichen und den gefährdeten Frieden zu retten, muss diese tiefer liegenden 
Wurzeln aufdecken und die eigentlichen Gründe der Konfrontation bearbeiten. Dies 
ist eine Aufgabe, die erst noch vor uns liegt und lange Zeit alle Kräfte guten Willens 
in Anspruch nehmen wird. Doch mag jetzt, nachdem alle Seiten ihre Argumente teils 
mit zögernder Vernunft teils mit schriller Gewalt ins Feld geführt haben, ein Anfang 
dafür möglich sein. Wir dürfen nicht länger warten. Deshalb wollen wir einen Beitrag 
leisten zu dieser notwendigen Arbeit an den tiefen und langfristig wirksamen 
Gründen der gegenwärtigen Krise. Wir – das sind Muslime und Christen, die sich für 
den gesellschaftlichen Frieden in unserem Land mit verantwortlich wissen und 
deshalb in dem Projekt „Christlich-islamische Friedensarbeit in Deutschland“ 
zusammenarbeiten.1 
 
Freiheit der Meinung und Freiheit der Religion 
 
Nach der öffentlichen Wahrnehmung und Berichterstattung der westlichen Welt 
kommt in der heutigen Konfrontation ein fundamentaler Gegensatz zum Ausdruck: 
westliche Aufklärung und Demokratie, verkörpert im hohen Gut der Meinungs- und 
Pressefreiheit, wird bedroht vom reaktionären Islamismus, der eine Modernisierung 
nach westlichen Mustern ablehnt und statt dessen den rückwärts gewandten Weg 
über die Religion zu einer totalitären Ideologie einschlägt. So gesehen wären die 
Fronten klar und die Stellungnahme aus westlicher Sicht eindeutig. 
 
Tatsächlich aber ist die Situation viel komplizierter! In Wahrheit stehen einander zwei 
gleich berechtigte, gleich ursprüngliche Menschenrechte entgegen: das Recht auf 
Freiheit der Meinung und das Recht auf Freiheit der Religion. Beide sind verwurzelt 
und begründet in dem einen Grundrecht der unantastbaren Menschenwürde. Nur 
wenn wir diese tiefe Spannung erkennen und anerkennen, kommen wir zum Kern 
des Konflikts. Das gilt es zu sehen, auch wenn es schwer fallen mag, in den 
provozierenden Publikationen eines kommerziellen Massenblatts noch das Recht auf 
Meinungsfreiheit oder in den Gewaltausbrüchen einer aufgehetzten Masse noch das 
Recht auf Religionsfreiheit auszumachen. 
 

                                                
1 Träger des Projekts „Christlich-islamische Friedensarbeit in Deutschland“ sind: 
- Aktionsgemeinschaft Dienst für den Frieden (AGDF), 
- pax christi, deutsche Sektion der internationalen Katholischen Friedensbewegung, 
- Zentralrat der Muslime in Deutschland, 
- Schura, Rat der islamischen Gemeinschaften in Hamburg 



 2 

Religion ist nicht etwas Zusätzliches oder gar Zufälliges, was ein Mensch haben kann 
oder auch nicht, was aber sein Menschsein, seine Humanität nicht berührt. Zahllose 
Menschen in den säkularen Gesellschaften leben ohne Bezug auf eine religiöse 
Bindung und sehen sich als Menschen ohne Religion. Das ändert nichts daran, dass 
Religion für andere Menschen ihre Identität, ihren innersten Wesenskern ausmacht. 
Sie werden in ihrem Menschsein selbst angetastet, wenn die religiöse Wahrheit und 
Wirklichkeit, in der sie verwurzelt sind und aus der sie leben, angetastet oder zerstört 
wird. Es geht im aktuellen Konflikt deshalb nicht bloß um „religiöse Gefühle“, die 
„beleidigt“ wurden, sondern um die Identität und Würde von Menschen, also um den 
elementaren Kernbestand der Menschenrechte. 
 
Es ist eine der folgenschwersten Fehl- und Verlustgeschichten, dass die westliche 
Gesellschaft im Zuge der Säkularisierung den Kampf um Modernisierung zum Kampf 
gegen die Religion erklärt hat. Je aufgeklärter, um so weniger Religion – das war die 
Parole wissenschaftsgläubiger Religionskritiker. So wurde „Religion“ zu einem 
modernisierungsfeindlichen Relikt der Sozial- und Kulturgeschichte gemacht. Wohl 
lassen sich in der europäischen Geschichte Gründe für diese Entwicklung finden. 
Erinnert sei an das Trauma der Religionskriege im 16. und 17. Jahrhundert, deren 
blutige Katastrophen die Trennung von Staat und Kirche erzwangen und erste 
Schritte zur Anerkennung der Gewissensfreiheit zur Folge hatten. Es ist eine der 
großen, unverzichtbaren Errungenschaften der Aufklärung, dass in der Religion 
Freiheit gelten muss und kein Zwang herrschen darf. Dieselbe Aufklärung hat jedoch 
mit Nachdruck daran festgehalten, dass das Wesen des Menschen, seine Humanität, 
nicht in diesseitigen, wissenschaftlich messbaren Kategorien aufgehe. Aufklärung ist 
nicht das Ende von Religion, Modernität kein Gegensatz dazu. Wo freilich die 
persönliche Freiheit zur individualistischen Beliebigkeit degradiert und die kritische 
Vernunft einem platten materiellen Nützlichkeitsdenken gewichen ist, kann auf 
Religion nur noch mit Unverständnis oder Provokation reagiert werden. Leider ist 
dieser traurige Zustand in weiten Teilen unserer Gesellschaft eingetreten. 
 
Umgekehrt freilich gilt es, mit gleicher Entschiedenheit dem religiösen Fanatismus 
entgegen zu treten, wo er seine Grenzen überschreitet und das hohe Grundrecht der 
persönlichen Gewissensfreiheit in Frage stellt oder mit Gewalt verletzt. Es ist keine 
Frage, dass dies in manchen ideologisierten Erscheinungsformen des heutigen Islam 
(wie übrigens auch des Christentums) der Fall ist. Es ist auch keine Frage, dass die 
Gewaltausbrüche der letzten Wochen, in denen radikalisierte Menschen gegen 
westliche Einrichtungen wüteten, aufs schärfste zu verurteilen sind. Es ist eine der 
wichtigsten Aufgaben, die über die Zukunftsfähigkeit von Religion überhaupt 
entscheidet, dass die religiösen Kräfte um ihrer eigenen Integrität und Wahrhaftigkeit 
willen mit aller Anstrengung solchen Tendenzen widerstehen und im Bund mit einer 
recht verstandenen kritischen Aufklärung der Würde, persönlichen Freiheit und 
Selbstbestimmung jedes Menschen zum Zuge verhelfen. Wir betonen diese Aufgabe 
ausdrücklich und machen sie uns zu eigen, gerade weil wir wissen, dass manche 
muslimischen Kreise dies heute anders sehen.  
 
Freiheit der Religion und Freiheit der Meinung können in einer Spannung stehen, die 
nicht aufzulösen ist. Es gehört zur Kultur einer Gesellschaft, immer wieder eine 
Balance herzustellen, in der beide Aspekte menschlicher Freiheit zu ihrem Recht und 
zum Zuge kommen. In unserer westlichen Gesellschaft ist diese Balance verloren 
gegangen. Sie ist einseitig und exzessiv auf die Freiheit der persönlichen Meinung 
und Entscheidung fixiert, so als ob dies der letzte Wert und die höchste Erfüllung des 



 3 

Menschseins wäre. Das haben die Stellungnahmen der Medien, der Politik und 
Öffentlichkeit zum Karikaturenstreit zur Genüge gezeigt. Deshalb lautet die dringliche 
Aufgabe heute nicht, die angeblich bedrohte Meinungsfreiheit zu schützen oder 
durchzusetzen. Viel wichtiger ist es, der an den Rand gedrängten und desavouierten 
Religion wieder zu Würde und Freiheit zu verhelfen. Das ist weniger eine Sache der 
Gesetzgebung und Rechtsprechung als des gesellschaftlichen Diskurses über das 
Menschenbild und Selbstverständnis unserer Gesellschaft. Damit sollte auch deutlich 
sein, dass es nicht um die Legitimation von Fundamentalismen gehen kann. Zugleich 
weisen wir allerdings mit nachdrücklichem Protest darauf hin, dass in Teilen der 
islamischen Welt ein krasses Defizit an Gewissens- und Meinungsfreiheit herrscht. 
Der Missstand wird durch autoritäre Regime aufrecht erhalten und verstärkt, nährt 
sich aber auch aus religiösen Motiven, wie die schlimme Diskriminierung und 
Unterdrückung christlicher Minderheiten in vielen islamisch bestimmten Ländern 
zeigt. 
 
Vielschichtige Gemengelage in der islamischen Welt 
 
Der gewalttätige Ausbruch in der islamischen Welt wird vielfach damit erklärt, dass er 
durch interessierte Kreise geschürt und gelenkt worden sei: Terroristen im Umkreis 
der al-Qaida sowie autokratische Herrschercliquen seien die eigentlichen 
Drahtzieher. Eine solche Erklärung macht das „irrationale“ Geschehen für westliche 
Köpfe ein Stück weit rational verstehbar und ordnet es in die Logik ihrer Erfahrungs- 
und Denkkategorien ein. 
 
Demgegenüber ist darauf hinzuweisen, dass kollektive geschichtliche Erfahrungen 
und Prägungen über sehr lange Zeiträume wirksam sind und die Gefühle und das 
Verhalten späterer Generationen noch weit in die Zukunft bestimmen. Ein solcher 
Hassausbruch gegen den „Westen“ kann nur deshalb so leicht ausgelöst werden, 
weil ihm eine tief im geschichtlichen Bewusstsein der islamischen Welt liegende und 
von lang her wirksame Grundstimmung entspricht. 
 
Der Westen muss endlich zur Kenntnis nehmen und sich ernsthaft darauf einstellen, 
dass die Traumata, Verletzungen und Demütigungsgefühle der Kolonialzeit in der 
islamischen Welt nach wie vor lebendig und gegenwärtig sind. Europa und der 
Westen bedeuten gefühlsmäßig nach wie vor: Kanonenboote, Unterwerfung und 
Ausbeutung. Sowohl die wirtschaftliche Dominanz wie auch die politische 
Unterstützung autokratischer Systeme zeigen den Westen in den Augen der 
muslimischen Bevölkerungen nicht als Botschafter der Moderne, sondern nach wie 
vor als Hegemonialmacht, der es nicht um Werte, sondern um Beherrschung geht. 
Das Unvermögen, gegen diese Übermacht anzukommen und an der 
Chancengleichheit und Freiheit des Westens partizipieren zu können, schafft ein 
Gefühl der eigenen Minderwertigkeit und Feindschaft gegen das Fremde, von 
Bewunderung und Verachtung, Neid und Hass, das den emotionalen Nährboden für 
unzählige Menschen in der orientalischen Welt bildet. Vor allem Jugendliche, die 
keine Perspektive für sich sehen, sind davon erfasst.  
 
Von dieser elementaren Ausgangslage aus muss nun in der Tat auch auf die weiter 
gehenden Faktoren hingewiesen werden, die den aktuellen Konflikt ausgelöst haben 
und jederzeit zu ähnlichen Entwicklungen führen können. Für die autoritären Regime 
in vielen islamisch geprägten Staaten waren die Karikaturen ein Geschenk des 
Himmels. Sie konnten mit ihrer religiösen Konnotation ungebrochen eingesetzt 



 4 

werden, um die propagandistische und ideologische Konfrontation mit dem 
feindlichen Westen – USA, Israel, Europa – weiter anzuheizen und zugleich von den 
inneren Schwierigkeiten ihrer eigenen wirtschaftlichen und sozialen Situation 
abzulenken. Solang es ihnen gelingt, die religiösen Kräfte nach außen abzuleiten, 
bleiben diese beherrschbar. Die schlimmste Gefahr für die herrschenden Schichten 
wäre, wenn sich die Religion mit der Forderung nach sozialer Gerechtigkeit 
verbinden und nach innen gegen die eigenen Machthaber richten würde. Die 
„Islamische Revolution“ Ajatollah Khomeinis hat gezeigt, welche sozialrevolutionäre 
Brisanz der Islam in sich tragen kann.  
 
Der Westen macht es den Regimen in der islamischen Welt ebenso wie den Kräften, 
die hinter einem islamistisch gefärbten Terror stehen, allerdings leicht. Mit seinem 
Verhalten im „Krieg gegen den Terror“ – schon der Ausdruck ist das falsche Signal – 
, aber auch mit solchen leichtfertigen Kampagnen wie den Mohammed-Karikaturen 
bestätigt er immer wieder das Feindbild, das diese von ihm malen, und liefert neue 
kräftige Farben dafür. Der völkerrechtswidrige Angriffskrieg gegen den Irak, Abu 
Ghraib, die Mauer in Palästina und ähnliche Erfahrungen diskreditieren das westliche 
Handeln im Großen, machen den Anspruch einer auf Demokratie, Menschenrechte 
und Freiheit gerichteten Politik unglaubwürdig und den Vorwurf der Doppelmoral 
einfach. 
 
Entsprechendes geschieht im kleineren Maßstab, nicht so monströs, aber für die 
Betroffenen ebenso verletzend, wenn hierzulande Muslime mit diskriminierenden 
Einwanderungspraktiken traktiert oder einer inhumanen Flüchtlingspolitik ausgesetzt 
werden. Die derzeitige Diskussion um Voraussetzungen und Praxis der Einbürgerung 
wirkt auf Muslime als Botschaft der Ausgrenzung. Seien es die einander immer noch 
überbietenden Vorschläge in Baden-Württemberg, in Hessen oder den Niederlanden 
– die Botschaft scheint zu sein: wir wollen euch nicht! Diese Botschaft wirkt nicht nur 
auf potentielle Zuwanderer, sondern auf alle hier lebenden Muslime. 
 
Muslime in Europa 
 
Muslimische Verbände und Gemeinden in Europa und auch in Deutschland haben in 
den Krisen der jüngsten Zeit eine besonnene, dem Frieden förderliche Rolle gespielt. 
Ob es gewaltfreie Demonstrationen oder Friedensgebete von Muslimen und Christen 
waren, politischen Appelle bei der Geiselnahme von Deutschen im Irak oder die 
Verurteilungen bei Terroranschlägen – die muslimische Stimme hat in der 
Öffentlichkeit an Gewicht gewonnen. Die muslimische Bevölkerung in unserem Land, 
so differenziert und plural sie in sich selbst ist, öffnet sich zunehmend dem 
gesellschaftlichen Diskurs. Dies sollte zunächst einmal allgemein zur Kenntnis und 
ernst genommen werden. 
 
Heißt das, dass die muslimische Bevölkerung in Europa und Deutschland sich den 
modernen westlichen Werten und Regeln allmählich „anpasst“? Dass sie gleichsam 
„gezähmt“ ist, während sich anderswo die reaktionären Kräfte von Hass und Gewalt 
austoben? Erleben wir also endlich die ersten Früchte des seit langem geforderten 
„europäischen Islam“? 
 
Die Antwort kann nur lauten: „Nein!“ – jedenfalls soweit es um die Verletzung der 
muslimischen Menschenwürde geht. Die Empörung über die Karikaturen und, mehr 
noch, über die darin zum Ausdruck kommende Arroganz und Missachtung ist bei den 



 5 

hier lebenden Muslimen um keinen Deut geringer. Sie empfinden im gleichen Maße 
die religiöse Diskriminierung, die in dem immer offener und inzwischen auch ganz 
offiziell gegen sie erhobenen Generalverdacht liegt, bloß weil sie der islamischen 
Religionsgemeinschaft zugehören. Muslime, die unter uns leben, empfinden genau 
so den eklatanten Widerspruch zwischen dem hohen Anspruch der „freiheitlich 
demokratischen Grundordnung“, den Staat und Gesellschaft erheben, und den 
diskriminierenden und rassistischen Erfahrungen, denen sie täglich ausgesetzt sind. 
 
„Nein“ lautet die Antwort allerdings auch noch in einem anderen Sinn. Die 
Rückbindung der muslimischen Bevölkerung an ihre Herkunftsländer ist nach wie vor 
sehr stark. Das gilt vielleicht nicht einmal so sehr in religiöser oder kultureller 
Hinsicht, wohl aber im nationalistischen Sinne. Die große türkische Mehrheit der in 
Deutschland lebenden muslimischen Bevölkerung ist Beispiel und Beweis dafür, wie 
jetzt etwa der riesige Erfolg des türkischen Films „Tal der Wölfe Irak“ demonstriert. 
Die deutsche Ausländer- und Migrantenpolitik hat sich in den letzten Jahren verstärkt 
zur Aufgabe der Integration bekannt. Wie kurz das Stück ist, das wir auf dem 
schwierigen Weg zur gelingenden Integration zurückgelegt haben, und wie lang die 
Strecke, die noch vor uns liegt, das zeigen die notwendigen Diskussionen zur 
Gleichberechtigung von Mann und Frau, zur Bildungs- und Chancengleichheit für 
Jugendliche und anderen fundamentalen Voraussetzungen gesellschaftlicher 
Offenheit. Klare Angebote, aber auch klare Regeln sind die Voraussetzung. Doch 
nur, wenn hinter diesen ein ernsthafter, aufrichtiger Wille zur gemeinsamen Zukunft 
erkennbar ist, können die Barrieren der Herkunft überwunden und traditionelle 
Bindungen verändert werden. 
 
Dem gegenüber ist nun allerdings auch mit einem klaren „Ja“ auf die Frage nach 
einer „Europäisierung“ der hier lebenden Muslime zu antworten. Die Tatsache, dass 
die Proteste der vergangenen Wochen nicht in Gewalt endeten und Vertreter und 
Vertreterinnen der muslimischen Gemeinden und Verbände zur Besonnenheit 
aufriefen, hat durchaus mit den „europäischen“ Erfahrungen zu tun, die sie hier 
inzwischen gemacht haben. Das Grundrecht der Freiheit des Gewissens und der 
Meinung ist eben keine leere Fiktion, sondern ein offener Weg zur politischen 
Meinungsbildung, Äußerung und Teilhabe. Es bietet Möglichkeiten, sich persönlich 
und gemeinschaftlich zu äußern, Protest oder Zustimmung zum Ausdruck zu bringen, 
Rechte einzufordern und in Anspruch zu nehmen. In Europa lebende Muslime haben 
die Erfahrung gemacht, dass eine freiheitlich-demokratische Grundordnung eben 
auch ihre eigenen muslimischen Grundwerte garantieren kann. Gerade Muslime mit 
Migrationshintergrund, die aus Ländern mit autokratischen Regierungen kommen, 
schätzen diese gesellschaftlichen Rahmenbedingungen und sind bereit, für deren 
Schutz einzutreten. 
 
Es wäre katastrophal, wenn diese integrativen Ansätze unter der falschen Parole 
vom „Kampf der Kulturen“ zunichte gemacht würden. Im Gegenteil ist es die 
vordringliche Aufgabe aller auf Verständigung und Frieden gerichteten Kräfte, diese 
Entwicklung zu stärken und voran zu bringen. Eine erste Voraussetzung dafür ist, 
dass die Muslime als gleichberechtigte Partner anerkannt werden und der Diskurs 
mit ihnen „auf gleicher Augenhöhe“ geführt wird. Ethische Werte und religiöse 
Überzeugungen bedürfen in besonderer Weise einer offenen, gleichberechtigten 
Erörterung. Nur so können Freiheit und Toleranz als Grundlage unserer pluralen 
Gesellschaft gewährleistet bleiben. Und nur so kann Religion in ihrer legitimen 



 6 

Ausformung unterschieden und getrennt werden von missbräuchlichen Interessen 
und anderen, sekundären Elementen. 
 
Die christlichen Kirchen 
 
Im politischen Raum bildet sich trotz mancher Einwände eine Tendenz heraus, nach 
dem angeblichen Scheitern des multikulturellen Ansatzes so etwas wie eine 
„Leitkultur“ für unsere Gesellschaft zu formulieren. Für diese „Leitkultur“ wird 
insbesondere in den Unionsparteien mehr oder weniger offen ein „christliches 
Menschenbild“ in Anspruch genommen. Die Formulierung einer aus der jüdisch-
christlichen Tradition gespeisten „Leitkultur“ hat in diesem Kontext nicht so sehr die 
Funktion, einen Kanon von Werten positiv zu benennen, sondern sie soll in erster 
Linie der Abgrenzung dienen und eine ausschließende Wirkung entfalten. 
 
Der christliche Glaube ist seinem ureigenen Ansatz nach universal und nicht 
begrenzt. Diesem Ansatz widerspricht es, wenn er für eine kultur- und gesellschafts-
politische Abgrenzung instrumentalisiert werden soll. Für die christlichen Kirchen ist 
höchste Wachsamkeit geboten, damit sie solche Tendenzen erkennen und ihnen 
frühzeitig Widerstand leisten. Schon die gängige Konstruktion, die Religion habe die 
Werte in den gesellschaftlichen Diskurs einzubringen, die der neutrale Staat nicht 
vorgeben kann, ist problematisch, weil Religion immer auch eine kritische Funktion 
hat. Ganz gefährlich aber wird es für die Religion, wenn sie einem politischen Ziel 
zugeordnet werden soll. Gleichwohl ist zum Beispiel in den evangelischen Kirchen 
derzeit eine neue Bemühung im Gange, einen spezifisch protestantischen Beitrag  
zum kulturellen Diskurs zu leisten. Gleichzeitig werden die Stimmen lauter, die zum 
Konzept einer multikulturellen Gesellschaft auf Distanz gehen und sich kritisch zu 
den Integrationsmöglichkeiten des Islam äußern. Wir sind besorgt über solche 
Tendenzen. Sie verkennen nach unserer Einschätzung die Realitäten und 
Entwicklungsperspektiven in unserer Gesellschaft, die von kultureller und religiöser 
Vielfalt gekennzeichnet bleibt. Vor allem aber sehen wir darin eine sowohl dem 
christlichen Selbstverständnis wie auch der künftigen Rolle von Religion in der 
Gesellschaft unangemessene und letztlich schädliche Engführung. 
 
Muslimische Stimmen fragen, warum die christlichen Kirchen sich in dem aktuellen 
Konflikt kaum zu Wort melden, sondern ganz auffällig zurückhalten. Müssten nicht 
gerade sie Verständnis haben, wenn es um die Verletzung der Identität einer 
Religionsgemeinschaft geht, und sich im Interesse des Grundrechts auf Religion mit 
dieser solidarisieren? Sie selbst sind im Spannungsfeld einer pluralen Gesellschaft 
auf die Geltung und Kraft dieses Grundrechts angewiesen. So wie sie sich seit 
langem für die Einführung eines ordentlichen islamischen Religionsunterrichts an den 
öffentlichen Schulen einsetzen, weil sie diesen nach dem Grundgesetz auch für sich 
selbst in Anspruch nehmen, so sollten sie sich in anderen Belangen der öffentlichen 
Geltung von Religion ebenso stark machen. 
 
Nach dem Grundgesetz ist Religion nicht nur eine Privatangelegenheit.2 Vielmehr 
dürfen und sollen die Religionsgemeinschaften sich in offener Weise als Teil der 
freiheitlich-demokratischen Gesellschaft artikulieren. Eine ihrer wesentlichen 
Aufgaben ist es, im Rahmen der geltenden Rechtsordnung die Werte ihrer 
Glaubenstradition in der Gesellschaft zum Ausdruck zu bringen. Dazu gehören 
                                                
2 Dazu die Erklärung „Religion ist öffentlich“, herausgegeben vom Interkulturellen Rat, München 2. Oktober 
2004, aus der in diesem Abschnitt zitiert wird. 



 7 

 
 - das Wachhalten der Sinnfragen gegen einseitige Ideologien des Konsums und des 
Erfolgs; 
 
 - die kritische Begleitung von politischen Prozessen im Sinne der sozial Schwachen 
und Marginalisierten und eines solidarischen Miteinanders; 
 
 - das Eintreten für die Unverfügbarkeit des Lebens u. a. m. 
 
Der staatlichen Ordnung obliegt es, die Öffentlichkeit dieser Werte zu gewährleisten. 
Sie ist dabei zu strikter Gleichbehandlung der Religionsgemeinschaften verpflichtet. 
Die gesetzliche Gleichstellung nötigt die Religionen ihrerseits im eigenen Interesse 
zur Kooperation in kritischer, gleichwohl solidarischer Partnerschaft. Wir appellieren 
an die christlichen Kirchen, diese Partnerschaft aktiv zu praktizieren und in der 
Öffentlichkeit offensiv zu vertreten. Nach Lage der Dinge hat sich dies in erster Linie 
im Blick auf die islamische Religionsgemeinschaft in unserem Lande zu bewähren. 
 
 
Die aktuelle Konfliktlage ist durch die Spannungen einer Einwanderungsgesellschaft 
mit ihrer kulturellen und religiösen Pluralität verursacht und erfordert verstärkte 
Bemühungen um Integration. Vor allem aber hat sie ihre Wurzeln in einer globalen 
Konstellation, die weit über die Einfluss- und Gestaltungsmöglichkeiten der hiesigen 
Kirchen und Religionsgemeinschaften hinaus geht, gleichwohl aber direkt und massiv 
auf sie einwirkt. Es ist unsere Überzeugung, dass ein energisches Eintreten für den 
gesellschaftlichen Frieden im Rahmen unserer lokalen Kräfte und Möglichkeiten 
dennoch nicht ohne Wirkung bleibt. Wir bitten unsere christlichen und muslimischen 
Geschwister, weder der Resignation noch der Radikalisierung nachzugeben und dem 
Frieden, der uns gemeinsam durch unseren Glauben aufgetragen ist, treu zu bleiben. 
 
 
 
Anlässlich des Tages gegen den Rassismus veröffentlichen die Trägerverbände des 
Projekts „Christlich-islamische Friedensarbeit in Deutschland“ diese Stellungnahme. 
 
Bonn, Bad Vilbel, Eschweiler, Hamburg, 21. März 2006 
 
Aktionsgemeinschaft Dienst für den Frieden 
pax christi, deutsche Sektion der internationalen Katholischen Friedensbewegung 
Zentralrat der Muslime in Deutschland 
Schura, Rat der islamischen Gemeinschaften in Hamburg 


