Das Friedensverstandnis des Konzils

Erarbeitet von der Regionalgruppe Kassel anlasslich des 50. Jahrestages
der Eroffnung des Zweiten Vatikanischen Konzils

September 2012

| 1 TI !Eié
EEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEEE

Regionalgruppe Kassel



Inhalt
1. Aussagen zum Frieden — die Chancen des Konzils

2. Das Friedensverstandnis des Konzils
2.1 Kernaussagen zu Frieden und Krieg, Gewaltlosigkeit und Gewalt
2.2 Spannungen und Widerspriiche im konziliaren Friedensverstandnis
2.3 Ansatze fir Mitmenschlichkeit und Menschenrechte
2.4 Hoffnungsimpulse fir eine Friedenstheologie

3. Entwicklungen nach dem Konzil: nachkonziliare Positionen in der katholischen
Kirche Deutschlands zu Krieg und Frieden
3.1 Konziliare Friedenstheologie ja - Friedenskonzil nein
3.2. Die militarische Option der Kirchenleitung
3.3 Der Gegenpol der christliche Initiativen, Bewegungen, Organisationen

4. Folgerungen aus dem konziliaren Friedensverstiandnis: Pladoyer fiir eine
konsequente christliche Friedensethik
4.1 Chancen fir den Frieden: Konzilsimpulse
4.2 Friedenskooperative kirchlicher Menschenrechtsgruppen

5. Perspektiven fiir Frieden, Demokratie und Menschenrechte (neuer Abschnitt)
5.1 Orientierung fiir eine demokratische Friedenspolitik: die Botschaft Jesu fir
Mitmenschlichkeit
5.2 Konsequenzen: Menschenrechte, Demokratie und Frieden in Welt und Kirche

6. Anhang
6.1 Stichworte aus den Konzilsdokumenten
6.2 Reformorientierte Kirchengruppen: Adressen und Internetverbindungen
6.3 Ausgewadhlte nichtkirchliche Friedensgruppen: Adressen und Internetverbindungen

7. Literatur und Links



Das Friedensverstidndnis des Konzils

1. Aussagen zum Frieden — die Chancen des Konzils

In Herbst 2012 jahrt sich zum 50. Mal der Be-
ginn des Zweiten Vatikanischen Konzils, von
dem sich viele Katholiken eine mitmenschliche
Erneuerung der Kirche im Sinne des
»aggiornamento” (ital.: giorno - der Tag; auf
den Tag bringen, frei: an heutige Verhaltnisse
anpassen, aktualisieren) von Papst Johannes
XXIll. erhofft hatten. Diese Erwartungen haben
sich aus heutiger Sicht nicht erfillt, wenn die
Konzilstexte auch - bei aller Beharrung auf vor-
gegebenen Strukturen - hilfreiche und bislang
noch nicht genutzte Hinweise fiir mehr Men-
schenrechte und Demokratie innerhalb der
Kirche bieten. Doch ist eine Erneuerung der
Kirche fir mehr menschenrechtliche Freiheit,
fir die Starkung der Rolle der Laien, fir die
Gleichberechtigung der Frauen und fiir demo-
kratische Mitbestimmung nach den gegenwar-
tigen Malgaben des Vatikans in weite Ferne
gerickt.

Nur wenig diskutiert wurden bislang in der
kirchlichen Offentlichkeit die Aussagen des
Konzils zu Krieg und Frieden. Sogar kirchenkri-
tische oppositionelle Gruppierungen und Initia-
tiven innerhalb der Kirche beachteten dieses
Potential mit nur wenig oder gar keinem Inte-
resse. Ein moglicher Grund dafiir mag sein,
dass es kein ausdriickliches Konzilsdokument
gibt, das die Friedensfrage zum Hauptthema
gemacht hat, dass Aussagen zu Krieg und Frie-
den, zu Gewalt und Gewaltlosigkeit zwar in
verschiedenen Konzilsdokumenten erscheinen
- vor allem in der Pastoralen Konstitution (iber
die Kirche in der Welt von heute ,Gaudium et
spes” -, dass es aber keine programmatische
Leitorientierung des Konzils zum Thema Frie-
den gibt. Eine weitere Schwierigkeit besteht
darin, dass die in den Texten verstreuten Frie-
densaussagen Gegensatzlichkeiten, ja an eini-
gen Stellen sogar Widerspriichlichkeiten auf-
weisen. Auch hat das Konzil in den vergange-
nen Jahrzehnten aus unterschiedlichen Griin-
den an Interesse verloren - ganz im Gegensatz
zur Aufbruchsstimmung z.B. wahrend der
Wirzburger Synode von 1971 bis 1976. Inso-
fern ist die Aktualisierung der Konzilsthematik -
auch mit den Chancen einer Kirchenerneue-

rung -, wie sie in der ,Konziliaren Versamm-
lung” im Oktober 2012 in Frankfurt und in zahl-
reichen anderen Veranstaltungen und durch
viele Initiativen stattfindet, ein Zeichen des
Aufbruchs.

Es fallt schwer, eine klar profilierte Friedens-
botschaft des Konzils zu erkennen. Dennoch
bietet das Konzil durchaus Hinweise fiir eine
Friedensethik. Das Friedensverstandnis des
Konzils geht allerdings in zwei Richtungen: Zum
einen bietet es hilfreiche Handreichungen und
Anregungen flir eine menschenrechtlich orien-
tierte Friedensethik der Gewaltlosigkeit, der
Versohnung und der Verstandigung und lasst
sich in diesem Sinne fiir eine moderne globale
Friedenspolitik gegen jede Form von Gewalt
und Krieg nutzen - das ware gleichsam die eine
Seite des konziliaren Friedensverstandnisses.
Zum anderen aber enthalten Textpassagen
wiederum Optionen einer Art von gerechter
Gewalt und Krieg als ultima ratio zur Beilegung
von Konflikten. Diese Doppelseitigkeit und
Spannung bietet ein widerspriichliches Frie-
denskonzept, wie es sich bis in die gegenwarti-
ge ,Lehre” oder ,ldeologie” des sog. ,gerech-
ten Friedens” aktueller katholischer amtskirch-
licher Verlautbarungen der Gegenwart fort-
setzt - ahnlich Gbrigens auch das Gewalt ein-
schlieBende Friedenskonzept der Evangeli-
schen Kirche Deutschlands.

Vor allem diirfte der Kalte Krieg mit der Over-
kill-Kapazitat des atomaren Wettristens auch
das Friedensverstandnis der Kirchen mitge-
pragt haben. Im zeitlichen Vorlauf des Konzils
stehen u. a. die friedensbedrohenden Ereignis-
se um den Bau der Berliner Mauer von 1961
und die Kubakrise von 1962. Die militarische
Gewaltbereitschaft, wie sie sich auch in den
Weillblichern der Bundeswehr nach 1962 nie-
derschlug, wurde von den Kirchenoberen in
Deutschland weitgehend akzeptiert.



Gerade vor diesem zeitgeschichtlichen Hinter-
grund kann es fir die heutige Friedensdiskussi-
on hilfreich sein,

- den auBeren Anlass des Konzilsjubildums zu
nutzen, um die Werte und Wichtigkeit des
Friedens flir die gegenwartigen sozialen, po-
litischen und wirtschaftlichen Probleme,

- aber auch die Problematik absoluter Ge-
waltlosigkeit zu diskutieren.

So wie die Konzilsdokumente der sechziger
Jahre als Zeugnisse eines bestimmten Zeitgeis-
tes, auf jeden Fall aber auch heute bedeutsam
fiir das aktuelle Leben der heutigen Kirche sind,
so unterliegen auch die gegenwartigen Gedan-
ken, Diskussionen und Entwiirfe zum Frieden
einer zeitgebundenen Bedingtheit.

Damit verbietet sich, das Konzil zu einem Frie-
denskonzil hoch zu stilisieren oder von einer
besonderen Friedensbotschaft zu sprechen.

Es geht vielmehr darum zu zeigen, dass auch
dort, wo konziliare Widerspriichlichkeiten in
der Auseinandersetzung um den Frieden be-
stehen, durchaus wichtige Elemente einer
mitmenschlichen  kirchlichen Friedensethik
existieren, die es herauszuarbeiten, zu pointie-
ren und konsequent fiir die Friedenspraxis zu
nutzen und weiter zu entwickeln gilt. Anderer-
seits sollte es auch ein Anliegen sein, die Wi-
derspriiche und Spannungen des Konzils in der
Friedensfrage zu bearbeiten - einschlieBlich der
Kritik des amtskirchlichen Pladoyers fir eine
ethisch begrenzte Kriegsgewalt unter dem Titel
des ,gerechten Friedens”. Und schlieBlich soll-
te Uber den engen Zusammenhang von Krieg
und Frieden, d. h. Gber den Friedensgedanken
im antimilitdrischen Kontext hinaus die enge
Verbindung von Frieden mit der Menschen-
rechts- und Demokratiefrage deutlicher betont
werden.



2. Das Friedensverstandnis des Konzils

An dieser Stelle geht es nicht darum, die
Konzilsaussagen zu kommentieren, sondern im
gegebenen Rahmen auf bestimmte zentrale
Hinweise zum Thema aufmerksam zu machen.
Dabei kann in den Konzilsdokumenten
zwischen diesen beiden Aspekten zum Thema
Frieden unterschieden werden:

1. zwischen direkten Aussagen zur Thematik, in
denen explizit auf Frieden und Krieg im
militdrischen Sinn eingegangen wird und die
hier vorrangig angesprochen werden, da sie
auch im  allgemeinen  Sprachgebrauch
Uberwiegend in dieser Weise verstanden und
diskutiert werden, und

2. zwischen jenen Aussagen, die eng mit der
Friedensthematik zusammenhangen wie z. B.
die Nachstenliebe, die Briiderlichkeit, die
Gerechtigkeit u. a., auf deren Bedeutung an
dieser Stelle zwar auch hingewiesen wird
(siehe auch unter 6. Anhang: Stichworte),
deren ausfiihrliche Auseinandersetzung aber
Uber den Rahmen dieser Erarbeitung
hinausgehen wiirde.

Ganz sicher ist es einer weiteren Arbeit wert, z.
B. nach Aussagen (ber den sozialen Frieden,
den Frieden in Verbindung mit
Entwicklungshilfe oder den Frieden kultureller
Zusammenarbeit in den Konzilsdokumenten zu
forschen (siehe die Anmerkungen in 5. 2
Konsequenzen: Menschenrechte, Demokratie
und Frieden).

2. 1 Konziliare Kernaussagen zu Frieden und
Krieg, Gewaltlosigkeit und Gewalt

Die Friedens- und Kriegsthematik wird explizit
vor allem in der Pastoralen Konstitution liber
die Kirche in der Welt von heute , Gaudium et
spes”“ (GS) ausgefiihrt. (Anm. zu den
Konzilsdokumenten in 6. Anhang — nachfol-
gend Originalzitate im Schrdgdruck).

Anliegen des Konzils ist es, sich im 5. Kapitel
(,Die Férderung des Friedens und der Ausbau
der Vbélkergemeinschaft”) dem ,wahren

Das Friedensverstidndnis des Konzils

Frieden” zuzuwenden. Es mochte ,den wahren
und hohen Begriff des Friedens klarlegen, die
Unmenschlichkeit des Krieges verurteilen und
mit allem Ernst einen Aufruf an alle Christen
richten, mit Hilfe Christi, in dem der Friede
griindet, mit allen Menschen zusammen-
zuarbeiten, um untereinander in Gerechtigkeit
und Liebe den Frieden zu festigen und all das
bereitzustellen, was dem Frieden dient.” (GS
77). Diese Aussage ist die programmatische
Einleitung der weiteren - hier nur auszugsweise
wiedergegebenen - direkten Ausflihrungen zur
Friedensfrage:

,Vom Wesen des Friedens” schreibt das Konzil
(GS 78). ,Der Friede besteht nicht darin, dass
kein Krieg ist; er ldsst sich auch nicht blofS durch
das Gleichgewicht entgegengesetzter Krdfte
sichern; er entspringt ferner nicht dem Gebot
eines Stdrkeren; er heifst vielmehr mit Recht
und eigentlich ein ,Werk der Gerechtigkeit’ (Is
32, 17). Er ist die Frucht der Ordnung, die ihr
gottlicher Griinder selbst in die menschliche
Gesellschaft gestiftet hat und die von den
Menschen durch stetes Streben nach immer
vollkommener Gerechtigkeit verwirklicht wer-
den muss. ... darum ist der Friede niemals
endgiiltiger Besitz, sondern immer wieder neu
zu erfiillende Aufgabe.”

... Dieser Friede kann auf Erden nicht erreicht
werden ohne Sicherheit fiir das Wohl der
Person und ohne dass die Menschen frei und
vertrauensvoll die Reichtiimer ihres Geistes und
Herzens miteinander teilen. Der feste Wille,
andere Menschen und Vélker und ihre Wiirde
zu achten, gepaart mit einsatzbereiter und
tatiger Briiderlichkeit - das sind unerldssliche
Voraussetzungen fiir den Aufbau des Friedens.
So ist der Friede auch die Frucht der Liebe, die
liber das hinausgeht, was die Gerechtigkeit zu
leisten vermag.”

,Der irdische Friede, der seinen Ursprung in der
Liebe zum Ndchsten hat, ist aber auch Abbild
und Wirkung des Friedens, den Christus
gebracht hat und der von Gott dem Vater
ausgeht. Dieser menschgewordene Sohn, der



Friedensfiirst, hat ndmlich durch sein Kreuz alle
Menschen mit Gott verséhnt und die Einheit
aller in einem Volk und in einem Leib
wiederhergestellt...”

Nach diesen grundlegenden Ausfiihrungen zum
Wesen des Friedens folgen vier Perspektiven
Uber die ,Vermeidung des Krieges™:

B ,Der Unmenschlichkeit der Kriege Ddmme
setzen” (GS 79): ,Diesen beklagenswerten
Zustand (der Kriegsfihrung) der Menschheit
vor Augen, méchte das Konzil vor allem an die
Geltung des natiirlichen Vélkerrechts und
seiner Prinzipien erinnern. ... Fiir den Kriegsfall
bestehen verschiedene internationale
Konventionen, die Unmenschlichkeit von
Kriegshandlungen und -folgen (zu) mindern ...
Diese Vertrdge miissen gehalten werden. ... Der
Krieg ist nicht aus der Welt geschafft. Solange
die Gefahr von Krieg besteht und solange es
noch keine zustdndige internationale Autoritdit
gibt, die mit entsprechenden Mitteln
ausgestattet ist, kann man, wenn alle
Méglichkeiten einer friedlichen Regelung
erschopft sind, einer Regierung das Recht auf
sittlich erlaubte Verteidigung nicht absprechen.
... Der Einsatz militdrischer Mittel, um ein Volk
rechtmdfSig zu verteidigen, hat jedoch nichts zu
tun mit dem Bestreben, andere Nationen zu
unterjochen... Das Kriegspotential legitimiert
auch nicht jeden militdrischen oder politischen
Gebrauch. Auch wird nicht deshalb, weil ein
Krieg ungliicklicherweise ausgebrochen ist,
damit nun jedes Kampfmittel zwischen den
gegnerischen Parteien erlaubt.”

W ,Der totale Krieg” (GS 80):,,... Ja wenn man
alle Mittel, die sich schon in den Waffenlagern
der GrofSimdchte befinden, voll einsetzen
wiirde, wiirde sich daraus eine fast totale und
gegenseitige Vernichtung des einen Gegners
durch den anderen ergeben, abgesehen von
den zahllosen Verwiistungen der Welt, die dem
Gebrauch solcher Waffen als verhdngnisvolle
Nachwirkungen folgen. ... Deshalb macht sich
diese Heilige Synode die Verurteilung des
totalen Krieges ... zu eigen und erkldrt: Jede

Kriegshandlung, die auf die Vernichtung ganzer
Stddte oder weiter Gebiete und ihrer
Bevélkerung unterschiedslos abstellt, ist ein
Verbrechen gegen Gott und gegen den
Menschen, das fest und entschieden zu
verwerfen ist....”

W , Der Riistungswettlauf” (GS 81):,, Wie immer
man auch zu ... der Abschreckung stehen mag -
die Menschen sollten liberzeugt sein, dass der
Riistungswettlauf ... kein sicherer Wegq ist, den
Frieden zu sichern, und dass das sich daraus
ergebende sogenannte Gleichgewicht kein
sicherer und wirklicher Frieden ist. ... Der
Riistungswettlauf ist eine der schrecklichsten
Wunden der Menschheit. Die géttliche
Vorsehung fordert dringend von uns, dass wir
uns von der alten Knechtschaft des Krieges
befreien.”

B ,Die absolute Achtung des Krieges; eine
weltweite Aktion, ihn zu verhindern.” (GS 82)
,Es ist also deutlich, dass wir mit all unseren
Kréften jene Zeit vorbereiten miissen, in der auf
der Basis einer Ubereinkunft zwischen allen
Nationen jeglicher Krieg absolut gedchtet
werden kann. Da der Friede aus dem
gegenseitigen Vertrauen der Vilker erwachsen
sollte, statt den Nationen durch den Schrecken
der Waffen auferlegt zu werden, sollten alle
sich bemiihen, dem Wettriisten ein Ende zu
machen. ... Nichts niitzt (den Staatsmannern)
ihr Bemiihen, Frieden zu stiften, wenn Gefiihle
der Feindschaft, Verachtung, Misstrauen,
Rassenhass und ideologische Verhdirtung die
Menschen trennen und zu Gegnern machen.
Darum sind vor allem eine neue Erziehung und
ein neuer Geist in der 6ffentlichen Meinung
notwendig. ... Wenn Feindschaft und Hass nicht
aufgegeben werden, wenn es nicht zum
Abschluss fester und ehrenhafter Vertrige
kommt, die fiir die Zukunft einen allgemeinen
Frieden sichern, dann geht die Menschheit ...
jener dunklen Stunde entgegen, wo sie keinen
anderen Frieden mehr spiirt als die schaurige
Ruhe des Todes....”



Diesen direkten Ausfihrungen zu Krieg und
Frieden folgen dann Ausfihrungen zum
LAufbau der internationalen Gemeinschaft und
,internationaler Zusammenarbeit” (GS 83 - 93).

Nicht nur in dieser Pastoralen Konstitution liber
die Kirche in der Welt von heute ,Gaudium et
spes” setzt das Konzil Zeichen des Friedens,
sondern markiert die Bedeutung des Friedens
explizit an verschiedenen Stellen der
Konzilsdokumente in unterschiedlichen Zu-
sammenhangen - z. B.:

B In der Dogmatischen Konstitution lber die
Kirche ,Lumen gentium“ wird Christus als der
,Urheber des Heils und Ursprung der Einheit
und des Friedens” (9) bezeichnet und alle
Menschen ,zu der katholischen Einheit des
Gottesvolkes, die den allumfassenden Frieden
bezeichnet und férdert” (13) berufen.

B Im Dekret i(iber den Okumenismus , Unitatis
redintegratio” dient die ,Férderung des
Friedens” (12) der Vervollkommnung der
Zusammenarbeit der Volker .

B Die Erkldrung liber die christliche Erziehung
,@ravissimum  educationis” spricht allen
Menschen kraft ihrer Personwiirde das
unverduferliche Recht auf eine Erziehung” zu,
die ihnen die Moglichkeit eroffnet, ,der
wahren Einheit und dem Frieden auf Erden zu
dienen” (1).

B In der Erkldrung liber das Verhdltnis der
Kirche zu den nichtchristlichen Religionen
,Nostra aetate” ,... verwirft die Kirche jede
Diskriminierung eines Menschen oder jeden
Gewaltakt gegen ihn“ und ruft dazu auf, ,mit
allen Menschen Frieden zu halten” (5).

* GemaR Dekret (iber die Missionstdtigkeit der
Kirche ,,Ad gentes” ,bemiiht sich (die Kirche),
denen, die Frieden suchen, ... in briiderlichem
Gespridch zu antworten, indem sie ihnen
Frieden und Licht des Evangeliums anbietet”
(12).

B In der Erklidrung liber die Religionsfreiheit

Das Friedensverstidndnis des Konzils

,Dignitatis humanae” bekennt sich das Konzil
ausdriicklich und ausfiihrlich zur Wirde der
Person und der daraus folgenden
menschlichen Freiheit und zahlt den ,Schutz
und die Férderung der unverletzlichen
Menschenrechte ... wesenhaft zu den Pflichten
einer jeden staatlichen Gewalt ..., damit die
Biirger auch wirklich in der Lage sind, ... damit
der Gesellschaft selber die Werte der
Gerechtigkeit und des Friedens zugute
kommen“ (7).

Dariber hinaus bieten die Konzilsdokumente
eine Vielzahl von Aussagen, die - ohne immer
das Wort Frieden direkt auszusprechen - die
friedfertige, gewaltfreie Lebensweise der
Menschen begriinden, férdern und sichern
konnen - z. B.

B |n der Konstitution ,,Gaudium et spes” setzt
die Kirche zur Sicherung der friedlichen
internationalen Gemeinschaft auf
,Menschenwiirde” (83), auf den ,Geist der
Briiderlichkeit” (84) und auf den , aufrichtigen
Dialog” (85, ferner 19, 25, 43, 92, 99).

Wesentliche Voraussetzung fir ein friedliches
Zusammenleben ist fir sie ein kooperatives
Wirtschaftsleben: ,Hierzu hat die Kirche
Grundsétze der Gerechtigkeit und Billigkeit
sowohl fiir das persénliche und das
gesellschaftliche als auch fiir das internationale
Leben ... unter dem Licht des Evangeliums
erarbeitet und .. vorgelegt” (63, dhnlich in 66,
72,77, 78).

Zwei Aussagen in dieser ,Pastoralen
Konstitution (ber die Kirche in der Welt von
heute” stehen im engen inhaltlichen
Zusammenhang zur Kriegs- und Friedensfrage.

1. Zum einen als grundlegende These, bezogen
auf die internationale Wirtschaftsordnung,
aber von zentraler Bedeutung: ,Um zu einer
weltumfassenden Wirtschaftsordnung  zu
kommen, muss auf libertriebenes
Gewinnstreben, nationales Prestige, politische
Herrschsucht, militérische Uberlegungen und



Machenschaften zur zwanghaften Verbreitung
von Ideologien verzichtet werden” (85).

2. Zum anderen als eine auch von Hoffnung auf
eine bessere Welt getragene Perspektive:
,Immer mehr wdchst in der ganzen Welt der
Sinn  fiir Autonomie und zugleich fiir
Verantwortlichkeit ... , eine bessere Welt in
Wahrheit und Gerechtigkeit aufzubauen. So
sind wir Zeugen der Geburt eines neuen
Humanismus, in dem der Mensch sich vor allem
von der Verantwortung fiir seine Briider und
die Geschichte her versteht”( 55).

Mit diesen direkten und indirekten Aussagen
zum Frieden vermittelt sich ein Bild, das
komplexe ethisch-moralische Aussagen und
Anspriiche in den verschiedenen Konzils-
dokumenten zeigt (siehe auch unter 5. Anhang:
Stichworte). Aber das Konzil vertritt eben
keinen konsequenten Pazifismus, sondern
bietet in seinem Friedensverstandnis eher
einen zwiespaltigen Eindruck, indem es - wie z.
B. in ,Gaudium et spes” (79) deutlich
ausgesprochen - auch militarische Gewalt
zulasst bzw. sogar einfordert.

Man mag dies einerseits als realistisch
einschatzen - etwa nach der weit verbreiteten
Meinung, dass Gewalt bzw. zumindest die
Neigung zur Gewalt eben typisch menschlich
sei und dass dieser Einschatzung eben auch
Rechnung getragen werden misse. Fraglich
dabei bleibt allerdings - und das wird an keiner
Stelle der verschiedenen Konzilsdokumente
betont - was denn unter militdrischer
Verteidigung verstanden werden soll. Hier
verfolgen die Autoren ein pauschales
Verteidigungsverstandnis, anstatt deutlich zu
unterscheiden beispielsweise zwischen einer
aggressiven praventiven Verteidigung, die eher
einem  Angriffskrieg  gleicht, und einer
Notfallverteidigung in der Extremsituation der
Rettung absolut wehrloser Opfer.

2.2 Spannungen und Widerspriiche im
konziliaren Friedensverstandnis

Man mag die Auffassung vertreten, dass das
Konzil sich eher um innerkirchlich-geistliche

Fragen des Glaubens hatte kiimmern wollen
und sollen. Aber wenn schon eine pastoral
ausgerichtete Konstitution tber die Bedeutung
und Rolle der Kirche in der heutigen Welt
verfasst wird, dann hatte an dieser Stelle eine
sachlichere Differenzierung gut getan. Dies vor
allem angesichts der damaligen aktuellen
Situation des Ost-West-Konflikts, angesichts
der Gefahr des atomaren Overkills, der von
beiden Seiten als ,Verteidigung” ausgegeben
worden ist, und als gerechtfertigt erachtet
worden ist (siehe unter 1. Aussagen zum
Frieden - die Chancen des Konzils).

Damit ist die Diskussion erdffnet, was denn
heute, flinfzig Jahre nach der Konzilser6ffnung
im Oktober 1962, fiur die nach wie vor
brennende Frage von Krieg und Frieden, vor
allem angesichts des sich verandernden Bildes
der sog. ,,neuen Kriege“, von der Botschaft des
Konzils bleibt. Sind die Aussagen des Konzils
lediglich eine bloRe Reminiszenz filir die
Kirchenchroniken, ein Spielfeld kirchlicher
Diskussion ohne Wert fiir die Wirklichkeit der
Menschen, ein  misslungener pastoraler
Aggiornamento-Versuch oder ein Dokument
bloRRer theologischer Selbstdarstellung ohne
Nutzwert fiir die Welt von heute? Oder kann
man vielleicht doch die eine oder andere
wichtige Botschaft eruieren z. B. fir die
gegenwartige Befriedung der Welt, gegen alle
Formen der Gewalt und des Militarismus, sogar
wenn diese in den eigenen Reihen der Kirche
erscheinen?

Es gilt daher drei Uberlegungen anzustellen,

1. ohne Wenn und Aber - auch wenn dies
schmerzlich ist - die Widerspriichlichkeiten in
den verschiedenen Konzilsdokumenten zum
Thema Frieden anzusprechen (in 2.2
Spannungen und Widerspriiche im konziliaren
Friedensverstandnis),

2. zu erkennen, dass das Konzil dennoch
friedenstiftende und friedensférdernde Signale
zur Mitmenschlichkeit sendet (in 2.3 Der
Kontext der Mitmenschlichkeit) und



3. daraus fiir weitere Schritte die Hoffnung zu
schopfen, dass - mit der Korrektur und
Uberwindung von Unklarheiten und
Widersprichlichkeiten bzw. einer Weiter-
entwicklung der Konzilsgedanken zu Mit-
menschlichkeit, Gerechtigkeit und Liebe gegen
jede Form der Gewalt - eine menschenrechtliche
Friedenstheologie entwickelt werden kann (in
2.4 Hoffnungsimpulse fiir eine menschen-
rechtliche Friedenstheologie).

Aus den Konzilsdokumenten geht eindeutig eine
Spannung zwischen diesen zwei Richtungen in
der Auseinandersetzung um Frieden und Krieg,
Gewaltlosigkeit und Gewalt, militdrischer und
ziviler Krisenbewdltigung hervor:

Auf der einen Seite stehen

e der unbedingte Wille zum Frieden ohne
militdrische Mittel,

e das deutliche Engagement fir Gewaltlosigkeit
und

e das gewaltfreie Krisenmanagement auf der
Grundlage der Liebe und Mitmenschlichkeit
sowie des unmissverstandlichen Bekennt-
nisses gegen jede Form von Feindseligkeit.

Auf der anderen Seite steht

e eine wenn auch deutlich begrenzte Bejahung
der Gewalt, bis hin zum Einsatz militarischer
Mittel, wenn alle anderen Mittel einer
friedlichen Konfliktbewaltigung versagen, und
die Inanspruchnahme des Rechts auf
gewaltbereite Notwehr aus Grinden der
Verteidigung von Recht und Ordnung.

Diese Spannung bzw. Widersprichlichkeit in der
Bejahung sowohl des gewaltfreien Friedens wie
der begrenzten Zustimmung zum militarischen
Einsatz und zum Krieg spiegelt die Jahrhunderte
wahrende Auseinandersetzung um die
Problematik des sog. ,gerechten Krieges” bis hin
zu den derzeitigen Definitionsversuchen und
Deutungen um die Rechtfertigung der
Notwehrgewalt und des sog. ,gerechten
Friedens” wider. Dieser Gegensatz erscheint
nach dem Konzil u. a. in dem katholischen
Bischofswort vom ,,Gerechten Frieden” von 2000

Das Friedensverstidndnis des Konzils

und Ubrigens auch in der EKD-Denkschrift , Aus
Gottes Frieden leben - fiir gerechten Frieden
sorgen” von 2007. Das bedeutet ein klares
Pladoyer fiir ein Recht auf Notwehrgewalt, das
auch in Politik und Gesellschaft vorherrscht, das
allerdings in der Praxis oftmals weniger auf
hehren ethischen Grundlagen des
Notwehrrechts basiert als vielmehr auf einer
ganz offenen und oft brutalen Macht- und
Interessenpolitik, der das Konzil allerdings
deutlich widerspricht. So bleibt also die Frage
nach einer deutlichen differenzierten Erklarung
zum Verstandnis der Verteidigung offen.

Vielen Menschen  sind diese  Wider-
sprichlichkeiten  gleichsam  eine ,Selbst-
verstandlichkeit” des Lebens. So empfinden viele
angesichts der Konflikte in der Welt: Militar
muss sein, um die vielen Grausamkeiten
einzudammen. Insofern erscheinen z. B. die
gegenwadrtigen militarischen Aktivitditen der
Bundeswehr in Afghanistan, im Kosovo oder am
Horn von Afrika als folgerichtige und
realitaitsbewusste ~ Konsequenz aus dem
gegebenen Unfrieden. Und mancher wird die
begrenzte Zustimmung der heutigen Kirche zu
militdrischem  Einsatz als Zeichen von
Realitatsbewusstsein und Mitmenschlichkeit ge-
genlber den Opfern der Gewalt einschatzen.
Aber auch hier bleibt zu fragen: Da jeder Krieg
grausam und brutal ist, wie grausam und brutal
darf dann Verteidigung sein?

2. 3 Der Kontext der Mitmenschlichkeit

Den Entscheidungstragern der Konzils-
dokumente wird man eine Mentalitdt der
Gewaltrechtfertigung einer harten Macht und
Interessenpolitik  nicht unterstellen kdnnen,
vielleicht eher das Bemihen, einer Ethik und
Lebenspraxis gerecht zu werden, die versucht,
das menschliche Gewaltpotential mit einer
Moral der Gewaltminimierung zu beherrschen.

Denn man kann in den Konzilsdokumenten den
Versuch erkennen, dem Primat der
Gewaltfreiheit zu folgen und Mitmenschlichkeit
als Prinzip menschlicher Lebenspraxis heraus-
zuarbeiten. Die begrenzte Bejahung von Gewalt



in der Gewaltabwehr und zum Zweck der
Verteidigung von Mitmenschen entspricht dem
weit verbreiteten Denken, dass absolute
Gewaltlosigkeit zwar wiinschens- und
erstrebenswert, aber praktisch nicht moglich ist.
Dementsprechend folgt aus dieser
Argumentation die Schlussfolgerung, dass nur im
duBersten Notfall streng begrenzte Gewalt
erlaubt sei - und zwar zur Herstellung eines
neuen Zustands groRerer Mitmenschlichkeit.

Kritisch anzumerken ist dabei allerdings, ob eine
noch so verantwortungsethisch hoch motivierte
Notwehrgewalt nicht dennoch von den Gegnern
eben als gegen sie gerichtete (und ihnen
ungerecht erscheinende) Gewalt
wahrgenommen wird, aus der das Potential flr
neue (Gegen-)Gewalt entsteht. Darin besteht
das Dilemma auch einer ,noch so gut
gemeinten” Notwehrgewalt, die zur Eskalation
der Gewalt fiihrt - bis einem der Kontrahenten
das Potential und die Mittel der Gewalt
ausgehen oder er selbst vernichtet wird.

2.4 Hoffnungsimpulse fiir eine

menschenrechtliche Friedenstheologie

Trotz der begrenzten Gewaltbejahung kann das

Konzil Hoffnungsimpulse in zwei Richtungen

geben:

e In den Konzilsaussagen werden ganz
deutlich Grundwerte betont, die sich aus
Liebe, Solidaritat, Gerechtigkeit, allgemein
aus Mitmenschlichkeit ergeben. In den
verschiedenen Konzilsdokumenten kann
Hoffnung geschopft werden fir eine
bessere Welt der Gewaltminimierung bis
hin zur Gewaltlosigkeit und des Friedens.
Das ist ein zukunftstrachtiges Potential fir
eine globale Ethik des gewaltfreien,
mindestens aber des radikal
gewaltbeschrankten Interessensausgleichs,
dessen Grundlage die Verséhnung und der
Verzicht auf jede Form der Beherrschung
des anderen darstellen.

. Daraus ergibt sich die Chance, mindestens
aber der Impuls, eine Welt mittels einer
Ethik und Moral zu gestalten, deren
Grundlage nicht lberwiegend Macht und

Profit darstellen, sondern die freundliche
Zugewandtheit zum Mitmenschen: die
Begegnung, der Kulturaustausch, die
liebevolle  Akzeptanz der Religionen
untereinander, das unbedingte Bemihen
um Gewaltfreiheit, mit einem Wort: ein
Weltethos des Friedens.

Entscheidend fir diese  Lebens- und
Friedenspraxis ware allerdings, dass diese
Botschaft neu betont wird durch die
Wiederbelebung des Konzils, durch die
Aktualisierung seiner mitmenschlichen Im-
pulse. Anders formuliert: Ziel muss es sein,
dem Konzil eine neue Aktualitdit im Sinne
dieser Hoffnungsimpulse zu verleihen und es
nicht als eine historische Episode abzutun bzw.
sogar als Instrument zur Bejahung militarischer
Gewalt hoch zu stilisieren. Dies kdnnte in eine
doppelte Richtung zur Befriedung der Welt
gehen: zum einen jene Konzilsaussagen zu
problematisieren, die den Frieden beschranken
konnten, und zum anderen Positionen zu
betonen, die friedenstheologisch hin zu einer
Verstarkung des Friedens flihren kdnnten.

Damit ergeben sich in der gedanklichen und

praktischen Fortschreibung der konziliaren

Ideen zu Krieg und Frieden, Gewalt und

Gewaltlosigkeit zwei Schritte:

e namlich sowohl sich zuzugestehen, was z. B.
die katholische Kirche in Deutschland zum
Thema  Frieden nach dem  Konzil
verlautbaren lasst und praktiziert - und das
bedeutet auch, sich mit kirchlichen
Optionen eines gewaltgestiitzten Friedens
auseinander zu setzen  (unter 3.
Entwicklungen nach dem Konzil),

e als auch die Konzilsdokumente fiir eine
konsequente christliche Friedenstheologie
zu nutzen - selbst dann, wenn diese
Folgerungen offiziellen kirchenamtlichen
Linien zuwider laufen (in 4. Folgerungen im
Sinne des konziliaren Friedens-
verstandnisses - dazu auch der Oster-
reichische Beitrag zu Council 50 / Nuovo
Aggiornamento - Vatikanum Ill: Stimme des
Volkes).



Das Friedensverstidndnis des Konzils

3. Entwicklungen nach dem Konzil: nachkonziliare Positionen in der katholischen
Kirche Deutschlands zu Krieg und Frieden

3.1 Konziliare Friedenstheologie ja -
Friedenskonzil nein

Was also ist geblieben von den
Friedensaussagen des Konzils? Sind sie
vergessen, so wie das Konzil an Aktualitat in
den Fihrungsetagen der Kirche verloren hat -
vor allem in den Positionen, die noch - man
denke etwa an die Wirzburger Synode - vor
drei Jahrzehnten einen Aufbruch zu verheiRen
schienen. Statt dessen wird das Konzil vielleicht
noch von kritischen Stimmen bejaht (siehe
unter 6. Literatur und Links), wahrend die
Amtskirche - gerade was Kirche und Militar
anbelangt - einen Kurs fahrt, der nicht gerade
von besonders friedensbewegtem Elan zeugt
siehe unter 3.2 Die militarische Option der
Kirchenleitung).

Die Gegensatzlichkeit von begrenzter Bejahung
von Gewalt einerseits und der Betonung
unbedingter Liebe fernab von jeder Gewalt
birgt bestimmte Gefahren in sich: Zum einen
konnte das Konzil interpretiert werden als eine
Art Sammelsurium unterschiedlicher
Positionen, aus denen sich jeder nach eigenem
Geschmack seine ,Wahrheit” und damit die
Grundlage fir sein mehr oder weniger
verantwortliches Handeln konstruieren kann:
der Pazifist wie der Militarist.

Zum anderen entwertet sich das Konzil mit
diesen Gegensatzlichkeiten selbst und konnte
sich selbst in Frage stellen: das Konzil als eine
Art Ideen- oder pastoraler Steinbruch zur
Festigung der eigenen (reaktiondren oder
fortschrittlichen) kirchenpraktischen Lebens-
wirklichkeit. Fir die Friedensfrage bedeutet
dies, dass das Konzil zwar einerseits zentrale
friedenstheologische Aussagen trifft, aber auf
gar keinen Fall als ein Friedenskonzil betrachtet
werden kann. Das hat seinen Grund nicht nur
in den direkten Aussagen zu Krieg und Frieden,
Gewalt und Gewaltlosigkeit, Militdar und
Pazifismus, sondern - aus heutiger Sicht - aus
der verpassten Chance, kirchliche Strukturen
zu verandern von monarchisch-obrigkeitlichen
und demokratiefernen Leitungsstrukturen hin
zu menschenrechtlichen, partnerschaftlich-

kollegialen Strukturen der demokratischen
Mitbestimmung und des friedlichen Interessen-
ausgleichs in der Kirche.

Das bedeutet, dass das Konzil insgesamt allein
aus einem Grund kein Friedenskonzil sein kann,
weil es insgesamt die autoritaren
Kirchenstrukturen bestatigt, die in sich selbst
Gewaltpotentiale besitzen - indem sie bei-
spielsweise das Kirchenvolk an demokratischer
Mitbestimmung hindern - und damit zumindest
teilweise dem Verstandnis des Friedens und
der Mitmenschlichkeit im Sinne Jesu (s. u. 5.1.
Orientierung fir eine demokratische Friedens-
politik:  die  Botschaft Jesu fir die
Menschenrechte) widersprechen.

Anders formuliert: Das Konzil ist schon deshalb
kein Friedenskonzil, weil es nicht gelungen ist
und auch von den Konzilsverantwortlichen gar
nicht gewollt war, die katholische Kirche
demokratisch zu reformieren und damit dem
Kirchenvolk Moglichkeiten echter grund- und
menschenrechtlicher Lebenspraxis zu
garantieren. Und dort, wo Demokratie fehlt
oder unterentwickelt ist, gibt es keinen
nachhaltigen Frieden, keine durchgangige
Gerechtigkeit und  keine  konsequente
Solidaritat. Das gilt fiir den aullerkirchlichen
wie fliir den kirchlichen Raum (5.2
Konsequenzen: Menschenrechte, Demokratie
und Frieden in Welt und Kirche).

3.2 Die militdrische Option der Kirchenleitung
Dies bestatigt sich auch auf der Gemeinsamen
Synode der Bistlimer in der Bundesrepublik
Deutschland, der sog. Wiirzburger Synode; von
1971 bis 1976 - trotz aller nachkonziliaren
Aufbruchstimmung in Deutschland hin zu einer
Reform der Kirche. Im Synodendokument
,Entwicklung und  Frieden” folgen die
Synodalen der Vorgabe des Konzils, nach der
kirchliche Friedensarbeit und Wehr- bzw.
Kriegsdienst miteinander vereinbar sind bzw.
dass zur Friedensarbeit auch die Bereitschaft
zur  Waffengewalt gehort, freilich unter
strengen verantwortungsethischen mitmensch-

10



lichen Motiven der Nothilfe fiir bedrohte
Menschen (unter ,2. 2. Ziele und Schwerpunkte
kirchlicher Friedensarbeit”). Einerseits
orientiert sich auch die Synode am Friedens-
verstandnis der Pastoralkonstitution ,,Gaudium
et spes” des Konzils, entwickelt diese aber
andererseits weiter und problematisiert sehr
deutlich jede Form der Gewalt, auch die der
Notwehrgewalt.

Es mag an zeitgeschichtlichen Faktoren des
Kalten Krieges gelegen haben, dass die Synode
sich nicht zu einer weiterfiihrenden oder gar
grundsatzlichen Kritik ~ am militarisch-
wirtschaftlich-politischen Komplex hat durch-
ringen kdnnen. Denn sie bejaht ja durchaus
den ,ehrenwerten Charakter” des Wehr-
dienstes. Auch standen in den siebziger Jahren
noch nicht die expansiven Auslandseinsatze
der Bundeswehr und die globalen
Machtanspriiche der NATO zur Debatte.
Insofern mag - aus heutiger Sicht - noch
durchaus ein ,hehres” oder ,idealisierende”
Verstandnis von Verteidigung bestanden
haben, das bis in die Gegenwart reicht.

Im Verhaltnis von Kirche und Staat, speziell in
der Bejahung und Unterstlitzung des Militars
durch die Kirchen, lasst sich die Bejahung der
Gewalt nicht nur als eine aktuelle
Notwehrgewalt, sondern als ein immanentes
Strukturelement in  der sozialen und
gesellschaftlichen Prasenz der Kirchen er-
kennen. Die katholische Kirche hat grund-
satzlich - ebenso wie die EKD - das Militar als
gesellschaftliche Kraft und die Verflechtung
von Militar und Kirche akzeptiert bzw. in ihren
Amtsapparat ibernommen.

Dies ist das niemals grundsatzlich seitens der
romischen Kirchenleitung in Frage gestellte
Erbe der Lehre vom ,gerechten” Krieg seit
Kaiser Konstantin I. und der Lehre des Augus-
tinus im 4. / 5. Jahrhundert: Der Militdr-dienst
wird integrativer Bestandteil kirchlichen
Selbstverstandnisses und gehort bis heute -
wenn auch unter deutlichen ethischen Ein-
schrankungen - zum Bestandteil kirchlicher

11

Praxis. Mit Augustinus’ Lehre vom ,gerechten
Krieg” und deren allgemeiner Akzeptanz und
Anpassung an  romisches  Kriegs- und
Friedensverstandnis vollzog die Kirche eine
Imageumkehr: von der Friedensbotschaft Jesu
als unmittelbarer Konsequenz aus der Liebe
und einem Grundwert des Evangeliums hin zur
Friedensideologie des Staatskirchentums bzw.
des Blindnisses zwischen Kirche und Staat - bis
hin zur Akzeptanz, mindestens aber der
stillschweigenden Duldung politischer, 6kono-
mischer und militdrischer Handlungsziele.
Militérische Gewalt wird als Mittel zum wie
auch immer verstandenen Frieden ,geheiligt”.
Die gegenwadrtige katholische wie auch
evangelische deutsche Kirchenpolitik — bei-
spielsweise aktuell zum Afghanistankrieg und
strukturell in der Militarseelsorge - beweist
dies auf eindrucksvolle Weise (siehe unten).

So konkurrieren im kirchlichen und im
gesellschaftlich-politischen Alltag zwei Prin-
zipien miteinander: die Ethik der Liebe, des
Friedens und der Gewaltlosigkeit, wie Jesus sie
gelebt hat, mit einer Moral der Macht und der
Gewalt von Seiten des Staates und der Kirchen.
Das Konzil hat dieser Verknipfung nicht nur
keinen Riegel vorgeschoben, sondern sie sogar
- wenn auch unter den gen. Voraussetzungen
und Bedingungen - beglinstigt. Zwar wird die
Lehre vom ,,gerechten” Krieg in konstantinisch-
augustinischer Weise nicht fortgeschrieben, ja
sogar - wenn auch sehr verhalten - kritisch
befragt, doch wird eine Ideologie vertreten und
beispielsweise durch die deutschen Bischofe in
ihrer Schrift ,Gerechter Friede” vom 27,
September 2000 propagiert, die die Lehre vom
sog. ,gerechten Frieden”, d. h. die Praxis der
kalkulierten Gewalt nach bestimmten Regeln
festschreibt (siehe unten).

In der Fortschreibung der Konzilslehre sind die
Bischofe konsequent: Sie lehnen Drohungen,
Gewalt und Kriege mit deutlichen Worten ab,
problematisieren die Ristungswirtschaft und
setzen sich fur Krisenpravention und fir ein
friedliches Zusammenleben aller Menschen
ein. Aber sie sind auch der Meinung, dies nur



mit  ,humanitiaren Interventionen” der
Streitkrdfte leisten zu koénnen (,Gerechter
Friede” Nr. 9). Bei allen Pladoyers der Bischofe
fur die Wirde des Menschen, Gemeinwohl,
Gerechtigkeit und Solidaritat, fur
Menschenrechte, gegenseitiges Vertrauen und
Verséhnung (Nr. 57 - 121) bleibt doch eine
idealisierte Vorstellung von der
Friedensaufgabe der Soldaten ,im Dienst des
Vaterlandes” (Nr. 133) unter mehrfacher
ausdriicklicher Berufung auf das Konzil
(,Gaudium et spes”79 s. o.).

Allerdings gehen die Bischofe Uber das
Kriegsrecht der Vaterlandsverteidigung hinaus
und propagieren die militdrische Gewalt
internationaler Interventionen, wenn auch als
ultima ratio zur Wahrung der Menschenrechte
(Nr. 150 - 161). Bezeichnend fiir diese mentale
Nahe der Bischéfe zum Militardienst ist die nur
wenige Zeilen lange Erwdhnung und
Bewertung der Kriegsdienstverweigerung aus
Gewissensgriinden bzw. des Zivildienstes.
Dieser wird namlich nur dann als
Friedensdienst auf gleiche Stufe mit dem
,Dienst an der Waffe” gestellt, ,wenn die
einzelnen Dienste fur den Frieden im Ziel
Ubereinstimmen und die weltweite Sicherung
und Forderung des Friedens anstreben” (Nr.
149 - zu friedenstheologischen und -ethischen
Aspekten).

Uber diese verbalen Bekenntnisse zum Militar-
und Kriegsdienst hinaus bestehen weiterhin
traditioneller Weise strukturelle, psychosoziale
wie praktische Verbindungen zwischen den
amtskirchlichen Obrigkeiten und dem Militar
seit Jahrhunderten, wie man sie in besonderer
Weise in der Militarseelsorge vorfindet. Diese
Ubereinstimmung und Zusammenarbeit von
Kirche und Staat zeigt sich in Erklarungen der
Kirchen zum Afghanistankrieg: Erzbischof
Robert Zollitsch, Vorsitzender der Deutschen
Bischofskonferenz in seinem Gastbeitrag der
Frankfurter Rundschau vom 15. 01. 2010
,Afghanistan  braucht Frieden” und die
damaligen Ratsvorsitzende der EKD Margot
KaRmann, deren Stellvertreter Prases Nikolaus

Das Friedensverstidndnis des Konzils

Schneider und EKD-Militarbischof Martin
Dutzmann im ,Evangelischen Wort zu Krieg
und Frieden in Afghanistan” vom 25. 01. 2010.

Uber die gen. Erklarungen hinaus haben in der
Praxis Kirche und Staat unter dem Signum des
Friedens, der Mitmenschlichkeit und der
Lebenshilfe zueinander gefunden, wie es sich in
einer besonderen Weise in der
militdrseelsorgerlichen Praxis zeigt. Auch dazu
macht das Konzil eine klare Vorgabe im Dekret
liber die Hirtenaufgabe der Bischéfe in der
Kirche ,Christus Dominus®): ,Da auf die
geistliche Betreuung der Soldaten wegen ihrer
besonderen Lebensbedingungen eine
auflerordentliche Sorgfalt verwandt werden
muss, werde nach Méglichkeit in jedem Land
ein Militdrvikariat errichtet. Sowohl der
Militérbischof als auch die Militdrpfarrer
mégen sich in eintrdchtiger Zusammenarbeit
mit den Dibzesanbischéfen eifrig dieser
schwierigen Arbeit widmen. Deshalb sollen die
Diézesanbischofe dem Militdrbischof geniigend
Priester zur Verfiigung stellen, die fiir diese
schwere Aufgabe geeignet sind. Gleichzeitig
seien sie allen Bemiihungen, das geistliche
Wohl der Soldaten zu férdern, gewogen“ (43).

Die Verantwortlichen sprechen verharmlosend
von den ,besonderen Lebensbedingungen” der
Soldaten und vermeiden damit die brutale
militdarische  Wirklichkeit von Zerstorung,
Verletzung und Tod, auf die im Wehrdienst
vorbereitet wird und die sehr schnell zur
Realitdt des Krieges werden kann, klar und
deutlich auszusprechen.

Dass diese geistlich-seelsorgerliche Hilfe, auf
die die Soldatinnen und Soldaten grundsatzlich
und selbstverstandlich ein Recht haben, in
einer engen institutionellen Verflechtung von
Militar und Kirche geschieht - anstatt eine
militdrunabhangige Soldatinnen- und Soldaten-
seelsorge zu installieren - lasst Kritiker zumin-
dest in diesem Bereich eher an einen
,militarisch-kirchlichen  Komplex” als an
kirchliche Friedensbemiihungen nach Jesu Vor-
bild denken.

12



Gerade auf diesem Feld der Verzahnung von
Kirche und Staat zeigen sich detailliert die
aktuellen komplexen Ahnlichkeiten und
Ubereinstimmungen historisch gewachsener
und gepflegter kirchlicher und militarischer

Strukturen, die

offensichtlich den

Konzilsverantwortlichen ebenso selbstver-
standlich waren wie sie es heute den kirch-
lichen Oberen sind :

13

Kirchen und Militar sind teilweise oder
weitgehend autoritar-obrigkeitlich
konstruiert und bieten wenig bzw. gar
keine Formen demokratischer
Mitbestimmung: (Kirchen: z. B. stark
beschrankte demokratische Teilhabe des
Kirchenvolks, ausgepragte Entscheidungs-
vollmachten der Obrigkeit - Militar: z. B.
keine Mitbestimmung der Soldat/innen
bei Entscheidungen und MalRnahmen
ihrer Vorgesetzten).

Kirchen und Militar stehen Sonderrechte
zu, die den jeweiligen Obrigkeiten
weitgehende Handlungsvollmachten ge-
geniber den Untergebenen verleihen
(Kirchen: z. B. weitgehende Vollmachten
fuir die Kirchenleitungen durch Staats-
kirchen-Vertrage, als Tendenzbetriebe
Moglichkeit der Einschrankung von
Grundrechten - Militar: z. B. Reservatsitu-
ation durch Aussetzung demokratischer
Grundrechte, Fortsetzung autoritarer
Vollmachten fir die hoheren Range aus
vordemokratischer Zeit).

Beide Institutionen  pflegen eine
ausgepragte Wertekultur, die durch
bestimmte Feiern, Rituale und Brauche
eine Sakralitdt und Erhabenheit erhalt,
die oft als unhinterfragbar gilt und deren
Kritik zum Teil drastische Sanktionen
nach sich zieht (Kirchen: z. B.
Ubertragung von Glaubensinhalten in
teilweise unflexible, dogmatisch starre
Verhaltensweisen in  Liturgien und
Alltagsleben als gottgegeben, also
unhinterfragbar.

Militar: z.B. Drill, Ehrbezeugungen,
Aufnahmerituale, Gel6bnisse, Zapfen-
streich, Kranzniederlegungen als
Ausdruck des Zusammenhalts, der
Kampfbereitschaft, der Besonderheit und
deren quasi-religiose Uberhéhung).

Dabei kommt es bei beiden Institutionen
zur wechselseitigen Sinnanleihen, mit
denen das eigene Handeln gerechtfertigt
und (quasi-) religios wird (Kirche: z. B.
Bereitschaft zum Kampf fir den Glauben,
Opferbereitschaft der Soldat/innen als
,Krieger” Gottes, Dienst der Soldat/innen
als Erfiillung des Willens Gottes.

Militar: z. B. Eidesformel ,So wahr mir
Gott helfe”, Koppelschlosser mit der
Aufschrift ,,Gott mit uns“, Kampf gegen
den internationalen Terrorismus als
Verteidigung von Demokratie und
christlichem Europa).

Kirche und Militér pflegen einen Opfer-
und Heroismuskult, der an eine
bestimmte Lehre gebunden ist und den
Mitgliedern einen extremen Einsatz
abverlangen soll (Kirche: z. B. Glaubens-
verstandnis und Martyrertum. Militar:
z.B. Gewalt-, Kriegsrechtfertigung fur
Freiheit, Demokratie mit Einsatz des
eigenen Lebens und Recht und die Pflege
eines Gefallenen- und Heldenkultes).

Dazu gehoren dogmatische Setzungen bis
hin zu Willkirakten, ferner Geheim-
haltung, Verschwiegenheit, Abschirmung
gegen Nachfragen und Kritik, die sich
einer Rechtfertigung gegeniiber den
ysUntertanen” bzw. der Allgemeinheit
entziehen (Kirchen: z. B. Dogmen als
unveranderbare, gottliche Setzungen bei
eingeschriankter oder fehlender Mit-
gestaltung des praktischen Glaubens-
lebens durch die Mitglieder.

Militar: z. B. Abschirmung von nicht
hinterfragbaren militarischen Entschei-
dungen und Vorgangen gegenliber den
einfachen Soldat/innen durch diszi-



plinarische Regelungen und Drohungen).

Ferner wird durch entsprechende
Ausstattung, Kleidung, Rangabzeichen
und Symbole das Autoritatsgefille
zwischen den niederen und hoheren
Rangen, zwischen Befehlshabern und
Gehorsamleistenden, zwischen Oberen
und Untergebenen zum  Ausdruck
gebracht (Kirchen: z. B. deutliche
Kennzeichen und Abgrenzung der
Kirchenleitungen in Liturgie und Alltag
gegen das Kirchenvolk, z. T. mit
Ubernahme von Ehrbekundungen und
Unterwerfungsritualen aus der Zeit des
Absolutismus.

Militar: z. B. rigide Ehrbezeugungen und
Unterwerfungsrituale der niederen ge-
genilber den héheren Rangen).

In beiden Organisationen herrscht in den
Flihrungen eine ,Ansagementalitat” vor,
die Kritik, Widerspruch und Widerstand
von unten beschrdankt bzw. nach dem
Prinzip von Befehl und Gehorsam fast
ganzlich ausschlielt, auch gegen besseres
Wissen ,von unten” (Kirchen: z. B.
unveranderbare Dogmen.

Militar: z. B. Gultigkeit von Befehlen ggf.
bis in den Tod).

Kirche und Militér bieten eine teilweise
stark ausgepragte Mannerkultur, in der
Frauen, vor allem in den Fiihrungsetagen,
gar keine oder eine  weniger
einflussreiche Rolle spielen als Manner
bzw. von Leitungsfunktionen géanzlich
ausgeschlossen sind (Kirchen: z. B.
Ausschluss des  Frauenpriestertums,
Degradierung von Frauen in die angeblich
niederen sozialen Dienste der
Gemeinden.

Militdr: z.B. Betonung von angeblich
typischen  Mannereigenschaften  wie
Gewalt, Starke, Kameradschaft und
Vorrang der Manner beim Aufstieg in der
Militarhierarchie).

Das Friedensverstidndnis des Konzils

e In diesem Zusammenhang pflegen
Kirchen und Militdr ein spezifisches
Verstandnis von Menschenrechten, von
Leben und Tod, nach dem es auch erlaubt
ist, fur einen wie immer definierten
»gerechten Frieden” Gewalt
anzuwenden, Krieg zu fiihren und
Menschenleben zu opfern (z. B. Kirchen:
Rechtfertigung des  Krieges unter
bestimmten Voraussetzungen und damit
die Rechtfertigung der Zerstorung,
Verletzung und Totung. Militar: z. B.
Totung und Zerstorung als erklartes Ziel
militdrischen Handelns).

Wie sehr das urspriingliche Friedensethos des
Neuen Testaments deformiert ist, zeigt
aulBerdem der Umstand, dass kirchliche
Seelsorger durch die Ubernahme bzw. die
Ubertragung des  Militdrpfarramtes  zu
staatlichen Beamten gemacht werden. Mit
dieser Verquickung von geistlicher, d. h.
religios eigentlich unabhangiger Betreuung von
Soldatinnen und Soldaten sowie struktureller
Einbindung der Militdrseelsorger in das
Militarsystem gerat die Eigenstandigkeit der
Seelsorge in Gefahr.

Ahnlich steht es um den lebenskundlichen
Unterricht, in dem die Soldatinnen und
Soldaten zur Eigenstandigkeit ihrer
Gewissensbildung und -entscheidung gefiihrt
werden sollen. De facto gerdat auch diese
Aufgabe der Militarseelsorger jedoch in den
Sog einer Rechtfertigung des militarischen
Handelns, d. h. also implizit der Legitimation
von Zerstérung, Verwundung und Toétung -
natirlich  angeblich immer unter sehr
ehrenwerten Begriindungen und Bedingungen,
wie auch die Denkschriften der beiden
GroRkirchen vorgeben (s. 0.).

Hier konnten sich die Geister scheiden,
inwieweit dieses enge Arrangement zwischen
Staat und Kirche bzw. zwischen Militdr und
Seelsorge dem Friedensgedanken und der
starken Beschrankung militarischer Einsatze
seitens des Konzils entsprechend ,,Gaudium et

14



spes” widersprechen oder ob sie nicht doch
gemal ,Christus Dominus“ (43) gestitzt,
mindestens aber verharmlost werden. Auch
muss man kritisch anfragen, ob ernst zu
nehmende amtskirchliche Friedensaussagen
gegen Gewalt, Ristung und Krieg, die es ja
auch gibt, nicht entwertet werden durch die
,hormative Kraft des Faktischen” kirchlich-
militarischer Kooperationsformen.

Auch unter den Oberhirten gibt es sicherlich
Vertreter eines gewaltfreien Krisen-
managements. Man wird nicht pauschal alle
Bischofe unter , Vertreter militarischer Gewalt”
subsumieren konnen, wahrend man die
Vertreter/innen der verschiedenen Friedens-
initiativen ausnahmslos als radikale Pazifisten
einschatzt. Die Uberginge zwischen beiden
Positionen sind mit vielen Graustufen flieBend.
Doch bleibt offen, warum diejenigen unter den
Bischofen, die gegen militarische
Gewaltinterventionen eingestellt sind, dies
nicht ebenso deutlich zum Ausdruck bringen
wie z. B. lateinamerikanische Bischofe der
Befreiungstheologie entschieden gegen
Hunger, Armut, Unterdriickung und Bedrohung
der Landbevodlkerung eintreten.

3.3 Der demokratische Gegenpol: christliche
Initiativen, Bewegungen, Organisationen

Die Konzilsvater haben die Idee dieser seit
Jahrhunderten zwischen Kirche und Staat
bewdhrten politischen und militdrischen
Zusammenarbeit in das Konzil eingebracht (vor
allem in der Pastoralkonstitution ,,Gaudium et
spes”). Und sie haben ihre gegenwartigen
Positionen in einer Art Umkehrschluss und
Selbstlegitimation wiederum aus dem Konzil
belegt und begriindet: Mit der Akzeptanz und
Propagierung des Krieges in ihrer Schrift
,Gerechter Friede" haben die Bischofe Uiber das
Schicksal, tGiber Leben und Tod der Soldatinnen
und Soldaten mit entschieden. Es ist an der
Zeit, dass sich in den Kirchen eine Reform des
Denkens und Handelns fiir den Frieden auch
auf hochster Ebene durchsetzt, die sich fernab
von Macht, Herrschaft, Nutzen, Profit und

15

Prestige an der Friedensidee des Neuen
Testaments orientiert und diejenigen Ideen des
Konzils nutzt, die auf Verséhnung, Vertrauen,
Solidaritat und Gewaltlosigkeit abzielen.

Einen Gegenpol gegen diese militarisch-
kirchliche Verzahnung kénnen die
verschiedenen Gruppierungen innerhalb der
Kirchen bilden, die sich sowohl mit aktuellen
Aktionen wie auch mit strukturellen
Innovationen um den Frieden im Rahmen
demokratischer  Strukturen innerhalb der
Kirche bemiihen.

Dazu zahlen nicht nur Organisationen wie z. B.
die Internationale katholische Friedens-
bewegung pax christi. Sondern friedens-
relevant sind auch jene Gruppierungen, die
zwar nicht primdar den Frieden im
antimilitarischen oder pazifistischen Sinn im
Blick haben, sondern die flir Menschenrechte,
Mitmenschlichkeit, Gerechtigkeit und Soli-
daritat eintreten wie z. B. die Kirchenvolks-
bewegung ,Wir sind Kirche” oder Initiativen flr
Frauenrechte in der Kirche.

Freilich muss auch hier kritisch gesagt werden,
dass auch manche Mitglieder der
Friedensbewegten unter bestimmten Voraus-
setzungen begrenzten militdrischen Notwehr-
mafknahmen zustimmen. Auch hier - dhnlichen
wie bei den Einstellungen der Bischofe - gibt es
Grauzonen zwischen radikalem Pazifismus und
der begrenzten Gewaltbereitschaft im Sinne
des ,gerechten Friedens”.

Zudem ist in diesem Zusammenhang aber
kritisch anzufragen, inwieweit das Konzil und
dessen  nachfolgende kirchliche Reformbe-
muihungen noch im  Bewusstsein der
Kirchenmitglieder existieren und inwieweit
nicht auch in den Kopfen der praktizierenden
Kirchenmitglieder die gen. Kooperation
zwischen Kirche und Militar bzw. das Militar als
selbstverstandlich angesehen und sogar
verehrt werden. So dirfte auch bei pax christi
der militarische Notwehrgedanke bis hin zu der
Bejahung der ,Verteidigung Deutschlands am



Hindukusch”  eine  nicht unbedeutende
Flirsprecherschar haben. Oder anders gefragt:
Hat sich nicht langst die Mehrzahl der
demokratischen  Krafte aus der Kirche
verabschiedet? Zeigt sich nicht langst der
Exitus der Reformwilligen aus den Gemeinden?

Und Uberaltern nicht auch die friedens-
bewegten Gruppen in der Kirche und
verschwinden aus demografischen Griinden, so
dass schlieRlich nur noch eine bedeutungslose
Handvoll Jiingerer eine Randexistenz fiihren in
einer autoritar strukturierten Kirche, die nur
wenig gegen Militargewalt unternimmt und
sich allméhlich auch selbst eribrigt?

Bleibt also kritisch zu bedenken: Sollte man das
Konzil fur die Diskussion um mehr Frieden in
der Welt Giberhaupt noch einmal heranziehen?
D. h., ist das Konzil eine bedeutungsarme
Episode in der Kirchengeschichte oder kann es
fir die gegenwartig anstehenden Struktur-
probleme innerhalb der Kirche im Allgemeinen
und fir die Sicherung des Friedens im
Besonderen noch Gewicht haben, zumal seine
Aussagen zu Krieg und Frieden keine
eindeutige und klare Linie verfolgen?

Oder ist das Konzil gerade wegen seiner
Spannungen und Widerspriichlichkeiten zu
Krieg und Frieden nicht eher genau das
Spiegelbild weit verbreiteter Meinungen in
Gesellschaft und Kirche, die zu einer - wenn
auch immer wieder begrenzten - Akzeptanz
von Militdr, Notwehrgewalt und Verteidi-
gungskrieg flhren, aber den gewaltlosen
Frieden ersehnen? Koénnten damit nicht
besonders gut die vielen Facetten der
Diskussion um Krieg und Frieden deutlich
werden?

Vielleicht ware das Konzil - ohne es damit
abzuwerten - als eine Art ,,Steinbruch” fiir eine
Friedensdiskussion zu nutzen, das ohne alle
Friedensromantik zu einer ,Renaissance” des
Friedensethos Jesu anregen konnte. Dann
konnte es Uber eine Konziliare Versammlung
anlasslich des flinfzigjahrigen Jubildums der

Das Friedensverstidndnis des Konzils

Konzilser6ffnung hinaus zu konziliaren Mee-
tings kommen, die nicht nur die Friedensidee,
sondern andere angedachte Kirchenreformen
aktualisieren konnten wie  z. B. die Starkung
der Rolle der Laien, den Ausbau der vorlaufig
nur  ansatzweise  vorhandenen Mitbe-
stimmungsrechte des ganzen Volkes Gottes,
die Gleichberechtigung der Frauen auf allen
Ebenen, die Freistellung des Zoélibats - generell
die Aufarbeitung konziliarer Ideen hin zu mehr
Mitmenschlichkeit und zur Demokratisierung
der Kirche.

Die Kirche - nicht nur die Oberen, sondern eher
die zahlreichen engagierten Krafte der Kirche
von unten - haben dies langst begriffen und
versuchen, menschenrechtliche, kollegiale,
demokratische und dialogische Innovationen
umzusetzen. Die Kirche benétigt hier den
entschiedenen Einsatz fur den Frieden, auch
und gerade gegen die eigene Obrigkeit, solange
diese sich auf das Zusammenspiel mit dem
Militar einldsst.

Doch hier besteht ein doppeltes Problem:

Erstens stellen die verschiedenen kirchlichen
Friedensgruppen nur eine Minderheit der
Kirchenmitglieder dar, die zwar immer wieder
in der Offentlichkeit auftreten, deren Macht
aber doch sehr beschrankt ist, weil ihnen die
breite Basis des Kirchenvolks fehlt.

Das flihrt zum zweiten Teil des Problems:

Es ist die gen. offensichtliche Interesselosigkeit
der Mehrheit der aktiven Kirchenmitglieder,
die die Friedensdiskussion wenn nicht
blockieren, so doch meistens ins Leere laufen
lassen, anstatt gerade hier dem Beispiel Jesu zu
folgen.

Wahrscheinlich passen sich die meisten
deutschen Bischéfe diesem  Mainstream

demokratiegefahrdender Distanz zur
Friedensfrage an bzw. haben zu einer Apathie
und Interesselosigkeit in Friedensan-

gelegenheit selbst mit beigetragen.

16



4. Folgerungen aus dem konziliaren Friedensverstandnis: Pladoyer fiir eine

konsequente christliche Friedensethik

4.1 Chancen fiir den Frieden: Konzilsimpulse
Nimmt man die Konzilsaussagen zum Thema
Frieden als Handlungsorientierungen, dann
scheint klar zu sein: Friedensbestrebungen
lassen nach Interpretation der Kirchenfihrer
wesensmaRig auch kalkulierte Gewalt aus ethi-
scher Verantwortung zu. Das Konzil wiirde wie
gesagt damit auch die Kooperation zwischen
Kirche und Militdr bestatigen, selbst in der
Seelsorge. Gegen diese Position hat sich bisher
kein nennenswerter Widerstand aus der Deut-
schen Bischofskonferenz geregt, selbst wenn
einzelne Bischofe sich gelegentlich gewalt- und
militarkritisch positionieren.

Andererseits sind die Konzilsdokumente nicht
als monolithischer Block von Befehlen und
Anweisungen zu verstehen, sondern gliedern
sich in eine Vielzahl unterschiedlicher Doku-
mente mit unterschiedlicher Verbindlichkeit.
Sie sind schon gar nicht dogmatische Verkiindi-
gungen, die von den Kirchenmitgliedern unbe-
dingten Glaubensgehorsam verlangen. Selbst
und gerade die obersten Kirchenbehorden
setzen die Konzilsaussagen nicht Eins zu Eins in
die Praxis um. Sonst hatte die Kirche beispiels-
weise langst eine Aufwertung der Rolle der
Frauen in kirchlichen Amtern einleiten miissen,
wie es das Konzil andeutet (,Gaudium et spes”
9, 29).

Die Konzilsdokumente mit unterschiedlichen
Gewichtungen flr die Kirchenpraxis lassen
auch eine differenzierte Auslegung des Einsat-
zes fiir eine christlich motivierte Friedensarbeit
Zu:

e Zum einen sind auch gewaltfreier Frieden -
also nicht der kirchlich propagierte ,ge-
rechte Frieden” unter Einschluss begrenzter
Gewaltanwendung - und gewaltfreie Kon-
fliktregelung gefordert. Dementsprechend
muss der Friedenseinsatz von allen, also
auch von den Kirchenleitungen, entschie-
dener verlangt werden.

e Zum anderen muss die kirchlich bejahte
Gewalt zu Gunsten der Friedenssicherung

17

zur kritischen Auseinandersetzung fiihren,
darf nicht einfach hingenommen werden,
sondern muss auf die Ethik des gewaltfreien
Krisenmanagements hin interpretiert wer-
den.

Dies ist keine Verfalschung konziliarer Aussa-
gen, denn schlielRlich gibt das Konzil Leitorien-
tierungen und keine Befehle.

Insofern bietet das Konzil mit seinen Spannun-
gen und Widersprichlichkeiten wesentliche
Impulse flr die weitere Kontroverse um eine
umfassende Friedenssicherung und deutet
damit die Chance fiir eine demokratische Dis-
kussion auf Augenhohe aller Beteiligten an.
Allerdings muss auch die Frage gestellt werden,
inwieweit angesichts der Widerspriichlichkei-
ten des Konzils eine aussichtsreiche Friedens-
perspektive geboten wird, die sich nicht immer
wieder von Aussagen des Konzils zur Legitima-
tion von Krieg und Gewalt distanzieren muss.

Die Losung in diesem Konflikt konnte lauten,
dass das Konzil gleichsam auf dem Weg ist hin
zu einem umfassenden Friedensverstandnis.
Solange die Friedensgedanken des Konzils wi-
derspriichlich sind und die Kirche weiterhin die
Ideologie vom ,gerechten Frieden” verfolgt,
bietet das Konzil zwar Anregungen, aber kein
geschlossenes Friedenskonzept. Aber man
koénnte auch formulieren: Das Konzil hat einer-
seits eine klare Vorstellung von der Gberragen-
den Bedeutung des Friedens, sieht aber - zum
damaligen Zeitpunkt seiner Beschlussfassun-
gen angesichts des Kalten Krieges und der glo-
balen atomaren Bedrohung der Menschheit -
die Schwierigkeiten eines umfassenden, eines
universalen Friedens unter Verzicht jeglicher
Form der Gewalt.

Diese Kalkulation einer scharf begrenzten Not-
wehrgewalt ist - entsprechend dem Charakter
der Konzilsdokumente, insbesondere der pas-
toralen Konstitution ,,Gaudium et spes” - keine
dogmatische Festschreibung fiir die Ewigkeit,
sondern eine zweifellos zeitgebundene und
damit relative Aussage und beinhaltet automa-



tisch die Aufforderung weiter und neu zu den-
ken hin zu einer besseren Welt. Und da sich
seit 1989 mit dem Fall der Mauer und mit der
Auflésung der Blockkonfrontation zwischen Ost
und West ein gewisses Mal der globalen Ent-
spannung entwickelt hat und ehemalige Tod-
feinde sogar zu Verblindeten in denselben
Kooperationen wie z. B. der EU geworden sind,
so kann auch die konziliare These von der mili-
tarischen Notwehrgewalt in Theorie und Praxis
hin zur gewaltfreien Krisenbearbeitung und
zum konsequenten Frieden fortentwickelt
werden. Hier kdnnte die reale Politik und Praxis
eine Vorbildfunktion fir eine Friedensreform
der Kirche von unten erhalten, so wie 1989 in
Leipzig und an anderen Orten der DDR der
Impuls ,Wir sind das Volk” fir den Umbruch
gesorgt hat.

Natlrlich missen Tendenzen innerhalb der
Kirche, vor allem seitens der kirchlichen Obrig-
keit, mit berechnet werden, die praktisch
menschenrechtliche und demokratische Be-
mihungen, wie sie sich wahrend des Konzils
andeuteten, einschranken. Dazu zahlt ganz
wesentlich die Friedensarbeit.

Dazu zadhlen:

¢ Die absolute papstliche Macht, vor allem
unter Johannes Paul Il und Benedikt XVI,
bleibt weiterhin bestehen und wird sogar
weiter ausgebaut.

e Zudem werden die Kirchenmitglieder als
gehorsamsgebundene Untertanen behan-
delt und ihre geringen demokratischen
Mitbestimmungsrechte immer wieder
durch bischofliche MaRnahmen beschrankt
z. B. gegen Beschllisse der Mitgliedergre-
mien, wenn die Kirchenbirgerinnen und -
blrger ihre eigenen Rechte zu behaupten
versuchen.

¢ Die Kirchenoberen vermeiden es, konziliare
Positionen hin zu demokratischen Struktu-
ren innerhalb der Kirche fortzuentwickeln,
wie sich z. B. auch in der Frauenfrage zeigt.

Das Friedensverstidndnis des Konzils

e Spannungen und Widerspriichlichkeiten in
den Konzilsdokumenten werden nicht auf-
gearbeitet: weg von einer autoritdren vor-
konziliaren Kirchenstruktur und hin zu ei-
ner dialogisch-kollegialen und grundrecht-
lich verfassten Kirche.

e Gerade in der Friedensfrage werden Ansat-
ze einer antimilitaristischen Kirchenpolitik
auf die vorkonziliaren Blndnisstrukturen
zwischen Kirche und Militar zurlickgefah-
ren bzw. die Verzahnung von Kirche und
Militar gefestigt.

Damit erhebt sich die Frage, ob die Konzilsim-
pulse fur den Frieden nicht doch dem romi-
schen Zentralismus zum Opfer fallen und ihnen
lediglich eine verbale Alibifunktion zukommt.
Ob die Amtskirche nicht doch nur verbale Be-
kenntnisse ohne praktischen Wert abgibt, an-
sonsten aber ihre Verbindung zu Staat und
Militar weiter pflegt. Die Antwort hin zu einer
umfassenden friedenstheologischen Aufarbei-
tung und Praxis aus den Konzilsdokumenten
kann daher zur Zeit vielleicht weniger aus den
kirchlichen Fiihrungsetagen kommen, sondern
ist eher Aufgabe der ,Kirche von unten”. Das
heilt: Die entscheidenden Friedensimpulse
kommen von Initiativen des Kirchenvolkes und
nicht von Seiten der kirchlichen Obrigkeit.

Das wirde zwei wesentliche Anliegen stiitzen:

* Erstens wiirde die Friedensarbeit verschie-
dener Initiativen, Bewegungen und Organi-
sationen die Demokratisierung in der Kir-
che starken und stitzen, und

e zweitens besteht dann die Chance einer
pluralistisch gefiihrten Friedens- und gene-
rell einer Reformdebatte nicht nur, aber
auch aus den Konzilsdokumenten heraus
und {ber sie hinaus hin zu einer wirklichen
Friedenspraxis, die sich gegen alle Tenden-
zen der Gewalt in Gesellschaft, Politik und
Wirtschaft wendet und damit strukturelle
Formen der Gewalt und des Unfriedens
Uberwindet.

18



4.2 Friedensskooperative kirchlicher
Menschenrechtsgruppen

Bis dahin ist es aber noch ein langer Weg. Denn
die Friedensgruppen wie z.B. pax christi allein
kénnen die Aufgabe des Einsatzes fiir ein uni-
versales gewaltloses Krisenmanagements nicht
schaffen. Daher ist es wichtig, dass sie sich mit
all jenen Gruppen, Bewegungen und Organisa-
tionen solidarisieren und mit ihnen langfristig
zusammenarbeiten, die sich fiir die Erneuerung
der Kirche, fiir Demokratie und Menschenrech-
te auf allen Ebenen des kirchlichen Lebens
einsetzen, so wie es sich in zahlreichen Kontak-
ten auf dem Katholikentag im Mai 2012 in
Mannheim zeigte.

Aus diesem Grund - weil die kommunikativen
und dialogischen Ansdtze des Konzils nicht
fortgeschrieben wurden bzw. strukturell be-
schrankt blieben - kommt den verschiedenen
demokratisch orientierten Initiativen in der
Kirche eine besondere Bedeutung fiir die Frie-
dens- und Menschenrechtspraxis zu. Wichtig
dabei sind diese Voraussetzungen:

1. Wer generell oder speziell in kirchlichen
Gruppen Friedensarbeit leisten will, darf nicht
resignieren, muss einen langen Atem haben,
konfliktfreudig und kommunikativ sein.

2. Friedensbewegte kdnnen nur dann Erfolg
haben, wenn sie sich nicht in ein selbstgewahl-
tes Friedensghetto begeben, d. h., wenn sie
sich mit ihren Friedensideen in eine Art selbst-
gewadhlter Isolation oder Abschirmung bege-
ben.

3. Sie miissen angesichts der immer noch be-
stehenden Macht von Politik, Wirtschaft und
Militar ihr Friedensengagement verstarken.

Hilfreich ist die Initiative der Reformbewegung
der katholischen Kirche in Deutschland anlass-
lich des 50. Jahrestages der Eroffnung des
Zweiten Vatikanischen Konzils unter dem Mot-
to ,,Hoffnung und Widerstand“:

19

Zeichen
der Zeit

1962
2012

18. bis 21. Oktober 2012 in Frankfurt!

Die Veranstalter dieser Versammlung - siehe
unter ,Pro Konzil” und ,Institut fir Theologie
und Politik” - schreiben dazu:

,Flinfzig Jahre nach dem Il. Vatikanischen Kon-
zZil ist es Zeit, aus kirchlicher Erstarrung zu er-
wachen. Wir werden nicht mehr auf Klerus und
Hierarchie warten, sondern machen uns viel-
mehr selbst auf den Weg. Wir wollen unserer
eigenen gesellschaftlichen Verantwortung in
der Welt gerecht werden, dafiir die Enteignung
des kirchlichen Erbes riickgdngig machen und
uns die Kirche im Dienst dieser Aufgabe wieder
aneignen. Wir laden zu einem ersten grofsen
Treffen im Oktober 2012 ein, sodass sich Men-
schen versammeln kénnen, die das immer noch
uneingeléste Versprechen der Pastoralkonstitu-
tion <Uber die Kirche in der Welt von heute>
selbst in die Hand nehmen, nach Wegen suchen
und nach anderen Menschen, die mit ihnen
gehen. Im Lichte dieser Pastoralkonstitution
sind die anderen Konzilsthemen und -texte neu
zu lesen. Und wir miissen uns mit dringenden
Themen, wie z. B. Migration, Globalisierung
oder sexuelle Gewalt, beschdftigen, die beim II.
Vatikanum ausgeblendet oder erst danach
virulent wurden.”

Nimmt man die demokratischen Impulse des
Mannheimer Katholikentages vom Mai 2012,
der Konziliaren Versammlung vom Oktober
2012 und die bestehende Arbeit verschiedener
Reform- und Friedensgruppen der Kirche - un-
ter Riickgriff auf Perspektiven der Wirzburger
Synode - zusammen, so kénnte daraus ein Po-



tential fur eine wirkungsvolle Friedenspolitik
der Zukunft entstehen. Wenn diese Initiative
eine bestdtigende Resonanz wenigstens aus
einigen Kirchengemeinden erfahren konnte,
wirde sich vielleicht auch ein zahlbares Wah-
lerpotential mobilisieren lassen gegen die der-
zeitige expansive Militar- und Kriegspolitik der
Bundesregierung. Verblindet sich dieses Poten-
tial noch mit entsprechenden Initiativen von
evangelischer Seite und aus anderen Religio-
nen, so konnte sich eine Imageumkehr gegen
die herrschende Militarpolitik in Deutschland
und in der NATO einleiten lassen.

Allerdings sind daflir zwei wesentliche Voraus-
setzungen unabdingbar:

1. die Aufgabe eines bestimmten Verstandnis-
ses von Militar: weg von aller Vaterlands- und
Soldatenromantik, weg vom Glauben an die
Selbstverstandlichkeit von Militdr, weg von
allem wirtschaftlichen Kalkil in Verbindung von
Militar, Rastung, Krieg und Eroberung, weg
vom Glauben an die Gottgewolltheit des ge-
rechten Krieges und eines Friedens, der ohne
Gewalt nicht auszukommen scheint, weg von
allen Gewaltphantasien, von der Selbstver-
standlichkeit der Gewalt im menschlichen
Leben und weg von allen Gewalt- und Militarri-
tualen; weg vom nationalen und globalen
Macht-, Herrschafts- und Ausbeutungsdenken,

Das Friedensverstidndnis des Konzils

2. hin zu einem konsequenten Friedensver-
standnis der gewaltfreien Krisenbewaltigung,
zur Vorbeugung gegen alle konflikt- und ge-
walttrachtigen Handlungen und Strukturen, hin
zu einem umfassenden und global praktizierten
Lebensstil der Versohnung, des Vertrauens, der
Gerechtigkeit, der Solidaritdit und der Mit-
menschlichkeit, mit einem Wort: hin zu einer
konsequenten Praxis der Menschenrechte.

Wer behauptet, dies sei eine lebensferne Ro-
mantik, der sei erinnert an die Zeiten des Abso-
lutismus: Wer damals von Menschenrechten,
von Mitbestimmung des Volkes und von De-
mokratie trdumte und redete, wurde verlacht,
far verrickt erklart oder sogar umgebracht.
Zwar fehlt es heute in vielen Bereichen an de-
mokratischer Praxis, doch waren damals For-
men der Demokratie, wie wir sie heute leben
kénnen, undenkbar gewesen. Daher darf und
kann der Traum, das Hoffen und der Einsatz fir
Frieden nicht aufgegeben, beschrankt oder
sogar verboten werden.

20



5. Perspektiven fiir Frieden, Demokratie und Menschenrechte

5.1 Orientierung fiir eine demokratische Frie-
denspolitik: die Botschaft Jesu fiir Mitmensch-
lichkeit

Entscheidend fiir das christliche Friedensver-
standnis ist das Neue Testament (NT). Alle an-
deren spateren Aussagen sind Interpretatio-
nen, Auslegungen oder Anpassungen an die
jeweiligen  Anforderungen des praktischen
Lebens und der gesellschaftlichen Gegebenhei-
ten. Das heil3t also, dass alle Diskussionen um
Frieden letztlich nach MaRgabe der biblischen
Botschaft zu Uberprifen sind. Das gilt sowohl
fir das Friedensverstandnis christlicher Initia-
tiven, Bewegungen und Organisationen wie
auch fur alle amtskirchlichen Verlautbarungen.

Da das NT kein in sich geschlossenes Werk
darstellt, sondern aus einer Vielzahl einzelner
Schriften besteht, die zu unterschiedlichen
Zeiten, mit unterschiedlichen Zielsetzungen
und Adressaten sowie von verschiedenen Au-
toren mit unterschiedlichem Selbstverstandnis
und kulturellem Hintergrund verfasst worden
sind, bestehen natirlich Variationen in der
Ausdeutung des Friedensverstandnisses.

Diese Komplexitat des NT kann moglicher Wei-
se auch zu Irritationen fiihren. Ein Beispiel ist
der Kontrast zwischen diesen beiden Jesuswor-
ten im Matthdusevangelium: In seiner Aussen-
dungsrede sagt Jesus: , Denkt nicht, ich sei ge-
kommen, um Frieden auf die Erde zu bringen.
Ich bin nicht gekommen, Frieden zu bringen,
sondern das Schwert.” (Mt. 10, 34). Dagegen
steht bei der Gefangennahme Jesu dessen
Wort an einen gewalttatigen Jiinger:,Stecke
dein Schwert an seinen Ort. Denn alle, die zum
Schwert greifen, werden durch das Schwert
umkommen.” (Mt. 26, 52).

Diese verbale Gegensatzlichkeit ergibt sich aus
dem jeweiligen Kontext und kann nicht vor-
schnell, d. h. ohne Beriicksichtigung der gesam-
ten Botschaft des NT, die Lehre vom sog. ,ge-
rechten Frieden” begriinden, in dem militari-
sche Gewalt und gewaltloses Krisenmanage-
ment kombiniert werden. Vielmehr ist immer
auch der Zusammenhang zwischen Friedens-

21

verstandnis und Symbolik des AT und des NT zu
sehen und daher die Aussendungsrede (Mt 10)
eher in den Kontext jldischer Sprachsymbolik
zu stellen, wahrend Mt 26, 52 direkt situati-
onsbezogen ist.

Entscheidend aber ist, dass der neutestament-
liche Friedensbegriff sich am Verstandnis der
Propheten vom messianischen Heil (siehe Je-
saia 52, 7) orientiert. Die Evangelisten berich-
ten, dass Jesus sich immer wieder auf den Frie-
den als die herausragende Begegnungsqualitat
zwischen den Menschen bezieht. Die Brieflite-
ratur des NT, vor allem bei Paulus, betont den
Frieden als die entscheidende Grundlage mit-
menschlichen Zusammenlebens und der Bezie-
hung zwischen Gott und den Menschen: Gott
ist der ,,Gott des Friedens” (Romer 15, 13; 16,
20; 1 Korinther 14,33), und Jesus selbst wird
,unser Friede” genannt, denn ,er hat die tren-
nende Scheidewand zwischen Juden und Hei-
den niedergerissen und beiden den Frieden
gebracht” (Epheser 2, 14 - 18 - weitere Text-
stellen in den einschlagigen Wortkonkordan-
zen).

Das NT ist kein Handbuch fiir die politische
Friedenspraxis, aber es liefert die Grundlage
fir den gewaltfreien Frieden unter den Men-
schen. Dieser Friede ist im Zusammenhang mit
dem umfassenden Liebesgebot (Markus 12, 28
par.; Matthaus 7, 12 par.; 22, 29 par.) und mit
den Orientierungen der Bergpredigt (Matthaus
5 - 7,; Lukas 6,20 - 49) zu sehen, die keinerlei
Hinweise flir Gewalt aus welchen noch so gut
gemeinten Motiven liefern. Das fir jlidische
Auffassungen der damaligen Zeit Revolutionare
an Jesu Liebes- und Friedensverstandnis ist,
dass Jesus den Nachsten nicht nur im Mitglied
des eigenen Volkes erkannte (gemaR 3. Mose /
Levitikus 19,18). Vielmehr muss die Liebe, die
Hilfe und Firsorge allen Menschen gelten
(Matthaus 5, 45; Lukas 10, 29 - 37). Jesus ver-
langt sogar die Feindesliebe (Matthdus 5, 44
par.) und die uneigennitzige Liebe (Lukas 6, 32
- 35). Damit geht er weit Uber die Vorgaben des
AT hinaus und verlangt eine universale gewalt-



freie, liebende und opferbereite Hinwendung
aller Menschen allen Mitmenschen gegeniiber.

Mit dieser Liebes- und Friedensbotschaft ist
eine universale Orientierung fiir Theorie und
Praxis der Menschenrechte vorgegeben, auf
die hin das Friedensverstandnis des Konzils
erweitert werden misste - und dies nicht nur
in der Friedensfrage, sondern auch in alle Be-
reiche der Kirche hinein, in denen es nach wie
vor an Achtung und Gleichberechtigung aller
Menschen fehlt.

5.2 Konsequenzen: Menschenrechte, Demo-
kratie und Frieden in Welt und Kirche

Alle Uberlegungen zum Frieden fiihren zur
Frage von Menschenrechten und Demokratie.
Denn wo Gewalt und Krieg herrschen, werden
Menschenrechte verletzt und Demokratie zer-
stort - und die Verletzung von Menschenrech-
ten und die Gefahrdung von Demokratie be-
deuten immer auch eine Stérung des friedli-
chen Zusammenlebens der Menschen. Daher
ist es sinnvoll, mehr noch als bisher tUber das
Verstandnis von Frieden als Gegensatz zum
Krieg hinaus den Blick zu erweitern auf ein
Verstandnis von Frieden als Gegensatz zu jeder
Stérung des sozialen Lebens: Frieden als den
begliickenden Zustand sich gegenseitig ach-
tender, helfender, vertrauender, mit einem
Wort liebender Menschen. Das ist das Grund-
anliegen christlicher Verkiindigung und Le-
benspraxis, wie es ja auch in der konziliaren
Pastoralkonstitution ,,Gaudium et spes” in der
Definition ,,Zum Wesen des Friedens” (siehe 78
ff, auch 83 - 85 - dazu auch die pax christi-
Publikation Leitgedanken zum sozialen Frieden.
Impulse 15 / September 2007).

Es geht folglich in der Friedensfrage nicht allein
um das Ende kriegerischer Gewalt an den ver-
schiedenen Kriegsorten der Welt, sondern um
die Uberwindung von Kriegsmentalitit, um die
Beendigung jeglichen Biindnisses zwischen
Kirche und Militar, um das Ende von Ristung,
von Kriegsgewinnen und anderen Formen der
Gewalt gegen Menschen und Sachen. Die Bot-
schaft Jesu verlangt die kompromisslose Reali-

Das Friedensverstidndnis des Konzils

sierung von Grund- und Menschenrechten - in
aller Welt, auch und gerade in den Kirchen. Das
bedeutet, dass Missstande beseitigt und eine
Vergangenheit der Gewalt bewaltigt wird, de-
ren Auswirkungen bis in die Gegenwart reichen
(siehe ,,Gaudium et spes“21, 26, 29 u. a.) .

Denn wo der gesellschaftliche, politische, wirt-
schaftliche und soziale Friede verletzt wird, z.B.

* in der Ungleichbehandlung, Benachteili-
gung und Diskriminierung von Menschen,

e in feindseligen politischen Auseinanderset-
zungen,

e in der Ungleichverteilung wirtschaftlicher
Einkommen, Giiter und Lebenschancen,

e in personlichen Lieblosigkeiten und Verlet-
zungen, da wird der Friede gestort.

Wir sollten die Chance nutzen, die mitmensch-
lichen Impulse des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils innerhalb der Kirche und fiir alle Lebensbe-
reiche herauszuarbeiten, zu verstarken und zu
erweitern. Ein potentielles ,Vaticanum 11“
koénnte die mitmenschliche Revision des Konzils
bringen

e mit der ausdriicklichen Erweiterung des
Friedensverstandnisses um ein eindeutiges
Bekenntnis zu den Menschenrechten,

e mit der entschiedenen Absage jeglicher
Gewaltlegitimation und

e mit der Forderung und Einleitung einer

nachhaltigen Demokratisierung in allen Le-
bensbereichen, auch in der Kirche.

22



6. Anhang

6.1 Stichworte aus den Konzilsdokumente

Konzilstexte

B Lexikon fur Theologie und Kirche. Das Zweite
Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete
und Erklarungen. Lateinisch und Deutsch.
Kommentare. 3 Bande. Freiburg 1966 - 1968

M Karl Rahner / Herbert Vorgrimler: Kleines
Konzilskompendium. Alle Konstitutionen, Dek-
rete und Erklarungen des Zweiten Vaticanums
in der bischéflich beauftragten Ubersetzung.
Freiburg 2008

Die Stellennachweise folgen in Kurzform der
kirchenoffiziellen Auflistung der Konzilsdoku-
mente:

Kirche (Die dogmatische Konstitution Gber die
Kirche ,Lumen gentium®)

Mission (Das Dekret Uber die Missionstatigkeit
der Kirche , Ad gentes”),

Okumene (Das Dekret iiber den Okumenismus
»Unitatis redintegratio”)

Bischofe (Das Dekret lber die Ausbildung der
Priester ,Optatum totius®)

Erziehung (Die Erklarung Uber die christliche
Erziehung ,,Gravissimum educationis®)

nichtchristliche Religionen (Die Erklarung Giber
das Verhaltnis der Kirche zu den nichtchristli-
chen Religionen ,Nostra aetate”)

Kirche/Welt (Die pastorale Konstitution Gber
die Kirche in der Welt von heute ,Gaudium et
spes”), Mission (Das Dekret Uiber die Missions-
tatigkeit der Kirche ,Ad gentes”),

Religionsfreiheit (Die Erklarung Giber die Reli-
gionsfreiheit ,Dignitatis humanae®)

23

Ausgewahlte Stichworte

Unter den nachfolgenden Stichworten sind in
Kurzform die jeweiligen Konzilsdokumente mit
einigen charakteristischen Textabsatzen ge-
nannt. Am Anfang stehen die Begriffe ,Frie-
den” und ,Krieg”. Dem folgen einige weitere
ausgewahlte Begriffe aus diesem inhaltlichen
Zusammenhang.

Dariber hinaus gehende Begrifflichkeiten sind
in diesem Zusammenhang ggf. unter den er-
weiterten Sinnkomplexen ,,Menschenrechte”,
,Demokratie” u. a. in den Registern der Text-
ausgaben zu erschlieBen, wiirden aber hier den
Rahmen sprengen.

AulBerdem ergeben sich aus den Konzilstexten
immer wieder auch Anklange an die Friedens-
thematik, auch wenn das Wort ,,Frieden” nicht
ausdriicklich erscheint: z. B. ,Achtung”, ,Ge-
meinsamkeit”, , Gemeinschaftlichkeit”, ,Ver-
standnis” Versohnung” u. a.

Stichworte Frieden

Kirche 9, 13

Okumene 12

Erziehung 1

nichtchristl. Religionen 5

Kirche / Welt 63, 8,42, 78,78
Mission 12

Religionsfreiheit 7

Stichworte Krieg

Kirche / Welt 80, 82

Stichworte Briiderlichkeit

Kirche / Welt 84

Stichworte Dialog

Kirche / Welt 19, 25, 43, 85, 92, 99
Stichworte Gerechtigkeit

Kirche / Welt 63, 66, 72,77, 78
Stichworte Gewalt

Kirche 22

Kirche / Welt 78

Religionsfreiheit 3

Stichworte Kriegsdienstverweigerung
Kirche / Welt 79

Stichworte Liebe

Kirche 42 (Gottes-, Nachstenliebe)



Kirche / Welt 28, (Andersdenkende) 43 (Mei-
nungsverschiedenheiten),
Mission 12 (alle Menschen)
Stichworte Menschenrechte
Erziehung, Vorw. 6
nichtchristliche Religionen 5
Kirche / Welt 21, 26, 29, 41, 42, 59, 73, 76
Religionsfreiheit 6
Stichworte Militar

Bischofe 43

Kirche / Welt 79 / 85
Stichworte Mord

Kirche / Welt 27

Stichworte Staat

Kirche / Welt 69, 73, 74, 75
Religionsfreiheit 3, 6
Stichworte Verantwortung
Kirche / Welt 55, 56, 31
Stichworte Verteidigung
Kirche / Welt 79

Stichworte Waffen

Kirche / Welt 80, 81

6.2 Ausgewaidhlte reformorientierte Kirchen-
gruppen: Adressen und Internetverbindungen

AG Feminismus und Kirche, ¢/. Cora Miiller-
Heinrich, Overbeckstr. 23 - 25, 50823 Koln, T.:
0221 / 16849820 - www.agfeminismus-und-
kirche.de

Freckenhorster Kreis, c/o Ludger Funke, Fried-
hofsallee 100 A, 47198 Duisburg, T.: 02066 /
33260 - www.freckenhorster-kreis.de

Institut flr Theologie und Politik, Friedrich-
Ebert-Str. 7, 48153 Miinster, T.: 0251 / 524738

- www.itpol.de

KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche, PF
650115, 81215 Miinchen, T.: 08131 / 260250,
www.wir-sind-kirche.de

Konzilsvater - Gber Brigitte Schulze-Walter, T.:
02534 / 65060, www.konzilsvaeter.de

Das Friedensverstidndnis des Konzils

Leserinitiative Publik-Forum, PF 2010, 61410
Oberursel, t.: 06171 / 700300, www.publik-
forum.de

Okumene 2017, Krusensteiner Weg, 12,
528247 Ennepetal, T.: 02333 / 631273,
www.oekumene-2017.de

Okumenisches Netzwerk Initiative Kirche von
unten, Oscar-Romero-Haus, Heerstr. 205,
53111 Bonn, T.: 0228 / 635094, www.ikvu.de

pax christi / Internationale katholische Frie-
densbewegung - Deutsche Sektion, Hedwig-
kirchgasse 3, 10117 Berlin, T.:. 030 /
200767812, www.paxchristi.de

Pro Konzil - siehe unter Institut flir Theologie
und Politik

Eine sehr hilfreiche aktuelle Ubersicht tber
Landergrenzen hinweg gibt:

Susanne Preglau-Hammerle (Hg.): Katholische
Reformbewegungen weltweit. Ein Uberblick.
Innsbruck / Wien 2012

6.3  Ausgewahlte nichtkirchliche Friedens-
gruppen: Adressen und Internetverbindungen

AG Friedensforschung, Germaniastr. 14, 34119
Kassel (auch Bundesausschuss Friedensrat-
schlag),

www.ag-friedensforschung.de

Informationsstelle Militarisierung,
Hechingerstr. 203, 72072 Tubingen, T.: 07071 /
49154,

www.imi-online.de

Netzwerk Friedenskooperative, Romerstr. 88,
53111 Bonn, T.: 0228 / 692904,
www.friedenskooperative.de

24



7. Tipps zum Weiterlesen und -forschen

Aus den umfangreichen Informationen zum Zweiten Vatikanischen Konzil sind hier neben Quellenanga-
ben einige wenige Anregungen zum kontroversen Nachdenken aufgefiihrt. Damit ist auf keinen Fall ein
abschlieRendes Werturteil Gber eine bestimmte Literatur abgegeben.

Literatur

Das Konzil - Die Chance fiir die Kirche. Reprint mit Beitragen von Karl Rahner: Mut zum Wandel 1965, von
Andreas Chalapur: Chronik des Zweiten Vatikanischen Konzils 1966, und von Hans Kiing: Die sechzehn
neuen Pfeiler von Sankt Peter 1966. Hrsg. von Wir sind Kirche. Miinchen 2010

Kirche, Krieg und Frieden - mit Beitragen von Albert Fuchs, Matthias Engelke, Dietrich Bauerle, Ulrich
Frey. In: Wissenschaft und Frieden - Dossier 65. Bonn August 2010

Knobloch, Stefan: Orientiert sich die katholische Kirche noch am Konzil? Kirche in der Spannung zwischen
Vergangenheit und Zukunft. Hrsg. von Wir sind Kirche. Miinchen 2009

Menschenrechte und Mitbestimmung in der Kirche: mit Beitrdgen von Heribert Franz Kéck: Menschen-
rechte als Korrektiv des kirchlichen Rechts; Gotthold Hasenhittl: Mitbestimmung. Welche Kirchenverfas-

sung ist christlich? Hrsg. von Wir sind Kirche. Miinchen 2011

Seibel, Wolfgang: Der Anfang vom Ende oder das Ende vom neuen Lied? Das Zweite Vatikanische Konzil
und die weitere Entwicklung. Hrsg. von Wir sind Kirche 2008

25



Das Friedensverstidndnis des Konzils

26



Impressum

Dietrich Bauerle
Elfenbuchstr. 8
34246 Vellmar

[ Jele)

christi &

zzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzz

Regionalgruppe Kassel



