
 

Das Friedensverständnis des Konzils  

Erarbeitet von der Regionalgruppe Kassel anlässlich des 50. Jahrestages  

der Eröffnung des Zweiten Vatikanischen Konzils 

 

September 2012 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

  
  Regionalgruppe Kassel 



 

1 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

Inhalt 
 

1. Aussagen zum Frieden – die Chancen des Konzils   

 

2. Das Friedensverständnis des Konzils 

2.1 Kernaussagen zu Frieden und Krieg, Gewaltlosigkeit und Gewalt 

2.2 Spannungen und Widersprüche im konziliaren Friedensverständnis  

2.3 Ansätze für Mitmenschlichkeit und Menschenrechte 

2.4 Hoffnungsimpulse für eine Friedenstheologie 

 

3. Entwicklungen nach dem Konzil:  nachkonziliare Positionen in der katholischen 

Kirche Deutschlands zu Krieg und Frieden  

3.1 Konziliare Friedenstheologie ja - Friedenskonzil nein  

3.2. Die militärische Option der Kirchenleitung 

3.3 Der Gegenpol der christliche Initiativen, Bewegungen, Organisationen 

 

4. Folgerungen aus dem konziliaren Friedensverständnis: Plädoyer für eine 

konsequente christliche Friedensethik 

4.1 Chancen für den Frieden: Konzilsimpulse 

4.2 Friedenskooperative kirchlicher Menschenrechtsgruppen  

 

5. Perspektiven für Frieden, Demokratie und Menschenrechte (neuer Abschnitt)  

5.1 Orientierung für eine demokratische Friedenspolitik: die Botschaft Jesu für  

 Mitmenschlichkeit 

5.2 Konsequenzen: Menschenrechte, Demokratie und Frieden in Welt und Kirche  

 

6. Anhang 

6.1 Stichworte aus den Konzilsdokumenten 

6.2 Reformorientierte Kirchengruppen: Adressen und Internetverbindungen  

6.3 Ausgewählte nichtkirchliche Friedensgruppen: Adressen und Internetverbindungen  

 

7. Literatur und Links 



Das Friedensverständnis des Konzils 

2 

 

In Herbst 2012 jährt sich zum 50. Mal der Be-

ginn des Zweiten Vatikanischen Konzils, von 

dem sich viele Katholiken eine mitmenschliche 

Erneuerung der Kirche im Sinne des 

„aggiornamento“ (ital.: giorno - der Tag; auf 

den Tag bringen, frei: an heutige Verhältnisse 

anpassen, aktualisieren) von Papst Johannes 
XXIII. erhofft hatten. Diese Erwartungen haben 

sich aus heutiger Sicht nicht erfüllt, wenn die 

Konzilstexte auch - bei aller Beharrung auf vor-

gegebenen Strukturen - hilfreiche und bislang 

noch nicht genutzte Hinweise für mehr Men-

schenrechte und Demokratie innerhalb der 

Kirche bieten. Doch  ist eine Erneuerung der 

Kirche für mehr menschenrechtliche Freiheit, 

für die Stärkung der Rolle der Laien, für die 

Gleichberechtigung der Frauen und für demo-
kratische Mitbestimmung nach den gegenwär-

tigen Maßgaben des Vatikans in weite Ferne 

gerückt.  

 

Nur wenig diskutiert wurden bislang in der 

kirchlichen Öffentlichkeit die Aussagen des 

Konzils zu Krieg und Frieden. Sogar kirchenkri-

tische oppositionelle Gruppierungen und Initia-

tiven innerhalb der Kirche beachteten dieses 

Potential mit nur wenig oder gar keinem Inte-
resse. Ein möglicher Grund dafür mag sein, 

dass es kein ausdrückliches Konzilsdokument 

gibt, das die Friedensfrage zum Hauptthema 

gemacht hat, dass Aussagen zu Krieg und Frie-

den, zu Gewalt und Gewaltlosigkeit zwar in 

verschiedenen Konzilsdokumenten erscheinen 

- vor allem in der Pastoralen Konstitution über 

die Kirche in der Welt von heute „Gaudium et 

spes“ -, dass es aber keine programmatische 
Leitorientierung des Konzils zum Thema Frie-

den gibt. Eine weitere Schwierigkeit besteht 

darin, dass die in den Texten verstreuten Frie-

densaussagen Gegensätzlichkeiten, ja an eini-

gen Stellen sogar Widersprüchlichkeiten auf-

weisen. Auch hat das Konzil in den vergange-

nen Jahrzehnten aus unterschiedlichen Grün-

den an Interesse verloren - ganz im Gegensatz 

zur Aufbruchsstimmung z.B. während der 

Würzburger Synode von 1971 bis 1976. Inso-
fern ist die Aktualisierung der Konzilsthematik - 

auch mit den Chancen einer Kirchenerneue-

rung -, wie sie in der „Konziliaren Versamm-

lung“ im Oktober 2012 in Frankfurt und in zahl-

reichen anderen Veranstaltungen und durch 

viele Initiativen stattfindet, ein Zeichen des 

Aufbruchs.  

 

Es fällt schwer, eine klar profilierte Friedens-
botschaft des Konzils zu erkennen. Dennoch 

bietet das Konzil durchaus Hinweise für eine 

Friedensethik. Das Friedensverständnis des 

Konzils geht allerdings in zwei Richtungen: Zum 

einen bietet es hilfreiche Handreichungen und 

Anregungen für eine menschenrechtlich orien-

tierte Friedensethik der Gewaltlosigkeit, der 

Versöhnung und der Verständigung und lässt 

sich in diesem Sinne für eine moderne globale 

Friedenspolitik gegen jede Form von Gewalt 
und Krieg nutzen - das wäre gleichsam die eine 

Seite des konziliaren Friedensverständnisses. 

Zum anderen aber enthalten Textpassagen 

wiederum Optionen einer Art von gerechter 

Gewalt und Krieg als ultima ratio zur Beilegung 

von Konflikten. Diese Doppelseitigkeit und 

Spannung  bietet ein widersprüchliches Frie-

denskonzept, wie es sich bis in die gegenwärti-

ge „Lehre“ oder „Ideologie“ des sog. „gerech-

ten Friedens“ aktueller katholischer amtskirch-
licher Verlautbarungen der Gegenwart fort-

setzt - ähnlich übrigens auch das Gewalt ein-

schließende Friedenskonzept der Evangeli-

schen Kirche Deutschlands. 

 

Vor allem dürfte der Kalte Krieg mit der Over-

kill-Kapazität des atomaren Wettrüstens auch 

das Friedensverständnis der Kirchen mitge-

prägt haben. Im zeitlichen Vorlauf des Konzils 
stehen u. a. die friedensbedrohenden Ereignis-

se um den Bau der Berliner Mauer von 1961 

und die Kubakrise von 1962. Die militärische 

Gewaltbereitschaft, wie sie sich auch in den 

Weißbüchern der Bundeswehr nach 1962 nie-

derschlug, wurde von den Kirchenoberen in 

Deutschland weitgehend akzeptiert. 

 

 

 

1. Aussagen zum Frieden – die Chancen des Konzils   



 

3 

 

Gerade vor diesem zeitgeschichtlichen Hinter-

grund kann es für die heutige Friedensdiskussi-

on hilfreich sein, 

- den äußeren Anlass des Konzilsjubiläums zu 

nutzen, um die Werte und Wichtigkeit des 

Friedens für die gegenwärtigen sozialen, po-

litischen und wirtschaftlichen Probleme,  
- aber auch die Problematik absoluter Ge-

waltlosigkeit zu diskutieren.  

 

So wie die Konzilsdokumente der sechziger 

Jahre als Zeugnisse eines bestimmten Zeitgeis-

tes, auf jeden Fall aber auch heute bedeutsam 

für das aktuelle Leben der heutigen Kirche sind, 

so unterliegen auch die gegenwärtigen Gedan-

ken, Diskussionen und Entwürfe zum Frieden 

einer zeitgebundenen Bedingtheit. 
 

Damit verbietet sich, das Konzil zu einem Frie-

denskonzil hoch zu stilisieren oder von einer 

besonderen Friedensbotschaft zu sprechen.  

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Es geht vielmehr darum zu zeigen, dass auch 

dort, wo konziliare Widersprüchlichkeiten in 

der Auseinandersetzung um den Frieden be-

stehen, durchaus wichtige Elemente einer 

mitmenschlichen kirchlichen Friedensethik 

existieren, die es herauszuarbeiten, zu pointie-

ren und konsequent für die Friedenspraxis zu 
nutzen und weiter zu entwickeln gilt. Anderer-

seits sollte es auch ein Anliegen sein, die Wi-

dersprüche und Spannungen des Konzils in der 

Friedensfrage zu bearbeiten - einschließlich der 

Kritik des amtskirchlichen Plädoyers für eine 

ethisch begrenzte Kriegsgewalt unter dem Titel 

des „gerechten Friedens“. Und schließlich soll-

te über den engen Zusammenhang von Krieg 

und Frieden, d. h. über den Friedensgedanken 

im antimilitärischen Kontext hinaus die enge 
Verbindung von Frieden mit der Menschen-

rechts- und Demokratiefrage deutlicher betont 

werden. 



Das Friedensverständnis des Konzils 

4 

 

An dieser Stelle geht es nicht darum, die 

Konzilsaussagen zu kommentieren, sondern im 

gegebenen Rahmen auf bestimmte zentrale 

Hinweise zum Thema aufmerksam zu machen. 

Dabei kann in den Konzilsdokumenten 

zwischen diesen beiden Aspekten zum Thema 

Frieden unterschieden werden: 
 

1. zwischen direkten Aussagen zur Thematik, in 

denen explizit auf Frieden und Krieg im 

militärischen Sinn eingegangen wird und die 

hier vorrangig angesprochen werden, da sie 

auch im allgemeinen Sprachgebrauch 

überwiegend in dieser Weise verstanden und 

diskutiert werden, und  

 

2. zwischen jenen Aussagen, die eng mit der 
Friedensthematik zusammenhängen wie z. B.  

die Nächstenliebe, die Brüderlichkeit, die 

Gerechtigkeit u. a., auf deren Bedeutung an 

dieser Stelle zwar auch hingewiesen wird 

(siehe auch unter 6. Anhang: Stichworte), 

deren ausführliche Auseinandersetzung aber 

über den Rahmen dieser Erarbeitung 

hinausgehen würde.  

 

Ganz sicher ist es einer weiteren Arbeit wert, z. 
B. nach Aussagen über den sozialen Frieden, 

den Frieden in Verbindung mit 

Entwicklungshilfe oder den Frieden kultureller 

Zusammenarbeit in den Konzilsdokumenten zu 

forschen (siehe die Anmerkungen in 5. 2 

Konsequenzen: Menschenrechte, Demokratie 

und Frieden). 

 

 
2. 1  Konziliare Kernaussagen zu Frieden und 

Krieg, Gewaltlosigkeit und Gewalt 

Die Friedens- und Kriegsthematik wird explizit 

vor allem in der Pastoralen Konstitution über 

die Kirche in der Welt von heute „Gaudium et 

spes“ (GS) ausgeführt. (Anm. zu den 

Konzilsdokumenten in  6. Anhang – nachfol-

gend Originalzitate im Schrägdruck). 

 

Anliegen des Konzils ist es, sich im 5. Kapitel 
(„Die Förderung des Friedens und der Ausbau 

der Völkergemeinschaft“) dem „wahren 

Frieden“ zuzuwenden. Es möchte „den wahren 

und hohen Begriff des Friedens klarlegen, die 

Unmenschlichkeit des Krieges verurteilen und 

mit allem Ernst einen Aufruf an alle Christen 

richten, mit Hilfe Christi, in dem der Friede 

gründet, mit allen Menschen zusammen-

zuarbeiten, um untereinander in Gerechtigkeit 
und Liebe den Frieden zu festigen und all das 

bereitzustellen, was dem Frieden dient.“ (GS 

77). Diese Aussage ist die programmatische 

Einleitung der weiteren - hier nur auszugsweise 

wiedergegebenen - direkten Ausführungen zur 

Friedensfrage: 

 

 „Vom Wesen des Friedens“ schreibt das Konzil 

(GS 78): „Der Friede besteht nicht darin, dass 

kein Krieg ist; er lässt sich auch nicht bloß durch 
das Gleichgewicht  entgegengesetzter Kräfte 

sichern; er entspringt ferner nicht dem Gebot 

eines Stärkeren; er heißt vielmehr mit Recht 

und eigentlich ein ‚Werk der Gerechtigkeit’ (Is 

32, 17).  Er ist die Frucht der Ordnung, die ihr 

göttlicher Gründer selbst in die menschliche 

Gesellschaft gestiftet hat und die von den 

Menschen durch stetes Streben nach immer 

vollkommener Gerechtigkeit verwirklicht wer-

den muss. ... darum ist der Friede niemals 
endgültiger Besitz, sondern immer wieder neu 

zu erfüllende Aufgabe.“ 

 

 „... Dieser Friede kann auf Erden nicht erreicht 

werden ohne Sicherheit für das Wohl der 

Person und ohne dass die Menschen frei und 

vertrauensvoll die Reichtümer ihres Geistes und 

Herzens miteinander teilen. Der feste Wille, 

andere Menschen und Völker und ihre Würde 
zu achten, gepaart mit einsatzbereiter und 

tätiger Brüderlichkeit - das sind unerlässliche 

Voraussetzungen für den Aufbau des Friedens. 

So ist der Friede auch die Frucht der Liebe, die 

über das hinausgeht, was die Gerechtigkeit zu 

leisten vermag.“ 

 

„Der irdische Friede, der seinen Ursprung in der 

Liebe zum Nächsten hat, ist aber auch Abbild 

und Wirkung des Friedens, den Christus 
gebracht hat und der von Gott dem Vater 

ausgeht. Dieser menschgewordene Sohn, der 

2. Das Friedensverständnis des Konzils   



 

5 

 

Friedensfürst, hat nämlich durch sein Kreuz alle 

Menschen mit Gott versöhnt und die Einheit 

aller in einem Volk und in einem Leib 

wiederhergestellt...“  

 

Nach diesen grundlegenden Ausführungen zum 

Wesen des Friedens folgen vier Perspektiven 
über die „Vermeidung des Krieges“:  

 

� „Der Unmenschlichkeit der Kriege Dämme 

setzen“ (GS 79): „Diesen beklagenswerten 

Zustand (der Kriegsführung) der Menschheit 

vor Augen, möchte das Konzil vor allem an die 

Geltung des natürlichen Völkerrechts und 

seiner Prinzipien erinnern. ... Für den Kriegsfall 

bestehen verschiedene internationale 

Konventionen, ... die Unmenschlichkeit von 
Kriegshandlungen und -folgen (zu) mindern ... 

Diese Verträge müssen gehalten werden. ... Der 

Krieg ist nicht aus der Welt geschafft. Solange 

die Gefahr von Krieg besteht und solange es 

noch keine zuständige internationale Autorität 

gibt, die mit entsprechenden Mitteln 

ausgestattet ist, kann man, wenn alle 

Möglichkeiten einer friedlichen Regelung 

erschöpft sind, einer Regierung das Recht auf 

sittlich erlaubte Verteidigung nicht absprechen. 
... Der Einsatz militärischer Mittel, um ein Volk 

rechtmäßig zu verteidigen, hat jedoch nichts zu 

tun mit dem Bestreben, andere Nationen zu 

unterjochen... Das Kriegspotential legitimiert 

auch nicht jeden militärischen oder politischen 

Gebrauch. Auch wird nicht deshalb, weil ein 

Krieg unglücklicherweise ausgebrochen ist, 

damit nun jedes Kampfmittel zwischen den 

gegnerischen Parteien erlaubt.“ 
 

� „Der totale Krieg“ (GS 80):„... Ja wenn man 

alle Mittel, die sich  schon in den Waffenlagern 

der Großmächte befinden, voll einsetzen 

würde, würde sich daraus eine fast totale und 

gegenseitige Vernichtung des einen Gegners 

durch den anderen ergeben, abgesehen von 

den zahllosen Verwüstungen der Welt, die dem 

Gebrauch solcher Waffen als verhängnisvolle 

Nachwirkungen folgen. ... Deshalb macht sich 
diese Heilige Synode die Verurteilung des 

totalen Krieges ... zu eigen und erklärt: Jede 

Kriegshandlung, die auf die Vernichtung ganzer 

Städte oder weiter Gebiete und ihrer 

Bevölkerung unterschiedslos abstellt, ist ein 

Verbrechen gegen Gott und gegen den 

Menschen, das fest und entschieden zu 

verwerfen ist....“ 

 
� „Der Rüstungswettlauf“ (GS 81):„Wie immer 

man auch zu ... der Abschreckung stehen mag - 

die Menschen sollten überzeugt sein, dass der 

Rüstungswettlauf ... kein sicherer Weg ist, den 

Frieden zu sichern, und dass das sich daraus 

ergebende sogenannte Gleichgewicht kein 

sicherer und wirklicher Frieden ist. ... Der 

Rüstungswettlauf ist eine der schrecklichsten 

Wunden der Menschheit. ... Die göttliche 

Vorsehung fordert dringend von uns, dass wir 
uns von der alten Knechtschaft des Krieges 

befreien.“ 

 

� „Die absolute Ächtung des Krieges; eine 

weltweite Aktion, ihn zu verhindern.“ (GS 82) 

„Es ist also deutlich, dass wir mit all unseren 

Kräften jene Zeit vorbereiten müssen, in der auf 

der Basis einer Übereinkunft zwischen allen 

Nationen jeglicher Krieg absolut geächtet 

werden kann. ... Da der Friede aus dem 
gegenseitigen Vertrauen der Völker erwachsen 

sollte, statt den Nationen durch den Schrecken 

der Waffen auferlegt zu werden, sollten alle 

sich bemühen, dem Wettrüsten ein Ende zu 

machen. ... Nichts nützt (den Staatsmännern) 

ihr Bemühen, Frieden zu stiften, wenn Gefühle 

der Feindschaft, Verachtung, Misstrauen, 

Rassenhass und ideologische Verhärtung die 

Menschen trennen und zu Gegnern machen. 
Darum sind vor allem eine neue Erziehung und 

ein neuer Geist in der öffentlichen Meinung 

notwendig. ... Wenn Feindschaft und Hass nicht 

aufgegeben werden, wenn es nicht zum 

Abschluss fester und ehrenhafter Verträge 

kommt, die für die Zukunft einen allgemeinen 

Frieden sichern, dann geht die Menschheit ... 

jener dunklen Stunde entgegen, wo sie keinen 

anderen Frieden mehr spürt als die schaurige 

Ruhe des Todes....“  
  

 



Das Friedensverständnis des Konzils 

6 

 

Diesen direkten Ausführungen zu Krieg und 

Frieden folgen dann Ausführungen zum 

„Aufbau der internationalen Gemeinschaft und 

„internationaler Zusammenarbeit“ (GS 83 - 93).  

 

Nicht nur in dieser Pastoralen Konstitution über 

die Kirche in der Welt von heute „Gaudium et 
spes“ setzt das Konzil Zeichen des Friedens, 

sondern markiert die Bedeutung des Friedens 

explizit an verschiedenen Stellen der 

Konzilsdokumente in unterschiedlichen Zu-

sammenhängen - z. B.: 

 

� In der Dogmatischen Konstitution über die 

Kirche „Lumen gentium“ wird Christus als der 

„Urheber des Heils und Ursprung der Einheit 

und des Friedens“ (9) bezeichnet und alle 
Menschen „zu der katholischen Einheit des 

Gottesvolkes, die den allumfassenden Frieden 

bezeichnet und fördert“ (13) berufen. 

 

� Im Dekret über den Ökumenismus „Unitatis 

redintegratio“ dient die „Förderung des 

Friedens“ (12) der Vervollkommnung der 

Zusammenarbeit der Völker . 

 

� Die Erklärung über die christliche Erziehung 
„Gravissimum educationis“ spricht allen 

Menschen „kraft ihrer Personwürde das 

unveräußerliche Recht auf eine Erziehung“ zu, 

die ihnen die Möglichkeit eröffnet, „der 

wahren Einheit und dem Frieden auf Erden zu 

dienen“ (1). 

 

�In der Erklärung über das Verhältnis der 

Kirche zu den nichtchristlichen Religionen 
„Nostra aetate“ „... verwirft die Kirche jede 

Diskriminierung eines Menschen oder jeden 

Gewaltakt gegen ihn“ und ruft dazu auf, „mit 

allen Menschen Frieden zu halten“ (5). 

* Gemäß Dekret über die Missionstätigkeit der 

Kirche „Ad gentes“ „bemüht sich (die Kirche), 

denen, die Frieden suchen, ... in brüderlichem 

Gespräch zu antworten, indem sie ihnen 

Frieden und Licht des Evangeliums anbietet“ 

(12). 
 

� In der Erklärung über die Religionsfreiheit 

„Dignitatis humanae“ bekennt sich das Konzil 

ausdrücklich und ausführlich zur Würde der 

Person und der daraus folgenden 

menschlichen Freiheit und zählt  den „Schutz 

und die Förderung der unverletzlichen 

Menschenrechte ... wesenhaft zu den Pflichten 

einer jeden staatlichen Gewalt ..., damit die 
Bürger auch wirklich in der Lage sind, ... damit 

der Gesellschaft selber die Werte der 

Gerechtigkeit und des Friedens zugute 

kommen“ (7).  

 

Darüber hinaus bieten die Konzilsdokumente 

eine Vielzahl von Aussagen, die - ohne immer 

das Wort Frieden direkt auszusprechen - die 

friedfertige, gewaltfreie Lebensweise der 

Menschen begründen, fördern und sichern 
können - z. B.  

 

� In der Konstitution „Gaudium et spes“ setzt 

die Kirche zur Sicherung der friedlichen 

internationalen Gemeinschaft  auf 

„Menschenwürde“ (83), auf den „Geist der 

Brüderlichkeit“ (84) und auf den „aufrichtigen 

Dialog“ (85, ferner 19, 25, 43, 92, 99). 

 

Wesentliche Voraussetzung für ein friedliches 
Zusammenleben ist für sie ein kooperatives 

Wirtschaftsleben: „Hierzu hat die Kirche 

Grundsätze der Gerechtigkeit und Billigkeit 

sowohl für das persönliche und das 

gesellschaftliche als auch für das internationale 

Leben ... unter dem Licht des Evangeliums 

erarbeitet und .. vorgelegt“  (63, ähnlich in 66, 

72, 77, 78).  

 
Zwei Aussagen in dieser „Pastoralen 

Konstitution über die Kirche in der Welt von 

heute“ stehen im  engen inhaltlichen 

Zusammenhang zur Kriegs- und Friedensfrage. 

 

1. Zum einen als grundlegende These, bezogen 

auf die internationale Wirtschaftsordnung, 

aber von zentraler Bedeutung: „Um zu einer 

weltumfassenden Wirtschaftsordnung zu 

kommen, muss auf übertriebenes 
Gewinnstreben, nationales Prestige, politische 

Herrschsucht, militärische Überlegungen und 



 

7 

 

Machenschaften zur zwanghaften Verbreitung 

von Ideologien verzichtet werden“ (85). 

2. Zum anderen als eine auch von Hoffnung auf 

eine bessere Welt getragene Perspektive: 

„Immer mehr wächst in der ganzen Welt der 

Sinn für Autonomie und zugleich für 

Verantwortlichkeit ... , eine bessere Welt in 
Wahrheit und Gerechtigkeit aufzubauen. So 

sind wir Zeugen der Geburt eines neuen 

Humanismus, in dem der Mensch sich vor allem 

von der Verantwortung für seine Brüder und 

die Geschichte her versteht“( 55). 

 

Mit diesen direkten und indirekten Aussagen 

zum Frieden vermittelt sich ein Bild, das 

komplexe ethisch-moralische Aussagen und 

Ansprüche in den verschiedenen Konzils-
dokumenten zeigt (siehe auch unter 5. Anhang: 

Stichworte).  Aber das Konzil vertritt eben 

keinen konsequenten Pazifismus, sondern 

bietet in seinem Friedensverständnis eher 

einen zwiespältigen Eindruck, indem es - wie z. 

B. in „Gaudium et spes“ (79) deutlich 

ausgesprochen - auch militärische Gewalt 

zulässt bzw. sogar einfordert.  

 

Man mag dies einerseits als realistisch 
einschätzen - etwa nach der weit verbreiteten 

Meinung, dass Gewalt bzw. zumindest die 

Neigung zur Gewalt eben typisch menschlich 

sei und dass dieser Einschätzung eben auch 

Rechnung getragen werden müsse. Fraglich 

dabei bleibt allerdings - und das wird an keiner 

Stelle der verschiedenen Konzilsdokumente 

betont - was denn unter militärischer 

Verteidigung verstanden werden soll. Hier 
verfolgen die Autoren ein pauschales 

Verteidigungsverständnis, anstatt deutlich zu 

unterscheiden beispielsweise zwischen einer 

aggressiven präventiven Verteidigung, die eher 

einem Angriffskrieg gleicht, und einer 

Notfallverteidigung in der Extremsituation der 

Rettung absolut wehrloser Opfer. 

 

2.2 Spannungen und Widersprüche im  

konziliaren Friedensverständnis  

Man mag die Auffassung vertreten, dass das 

Konzil sich eher um innerkirchlich-geistliche 

Fragen des Glaubens hatte kümmern wollen 

und sollen. Aber wenn schon eine pastoral 

ausgerichtete Konstitution über die Bedeutung 

und Rolle der Kirche in der heutigen Welt 

verfasst wird, dann hätte an dieser Stelle eine 

sachlichere Differenzierung gut getan. Dies vor 

allem angesichts der damaligen aktuellen 
Situation des Ost-West-Konflikts, angesichts 

der Gefahr des atomaren Overkills, der von 

beiden Seiten als „Verteidigung“ ausgegeben 

worden ist, und als gerechtfertigt erachtet 

worden ist (siehe unter 1. Aussagen zum 

Frieden - die Chancen des Konzils). 

 

Damit ist die Diskussion eröffnet, was denn 

heute, fünfzig Jahre nach der Konzilseröffnung 

im Oktober 1962, für die nach wie vor 
brennende Frage von Krieg und Frieden, vor 

allem angesichts des sich verändernden Bildes 

der sog. „neuen Kriege“, von der Botschaft des 

Konzils bleibt. Sind die Aussagen des Konzils 

lediglich eine bloße Reminiszenz für die 

Kirchenchroniken, ein Spielfeld kirchlicher 

Diskussion ohne Wert für die Wirklichkeit der 

Menschen, ein misslungener pastoraler 

Aggiornamento-Versuch oder ein Dokument 

bloßer theologischer Selbstdarstellung ohne 
Nutzwert für die Welt von heute? Oder kann 

man vielleicht doch die eine oder andere 

wichtige Botschaft eruieren z. B. für die 

gegenwärtige Befriedung der Welt, gegen alle 

Formen der Gewalt und des Militarismus, sogar 

wenn diese in den eigenen Reihen der Kirche 

erscheinen? 

 

Es gilt daher drei Überlegungen anzustellen, 
 

1. ohne Wenn und Aber - auch wenn dies 

schmerzlich ist - die Widersprüchlichkeiten in 

den verschiedenen Konzilsdokumenten zum 

Thema Frieden anzusprechen (in 2.2 
Spannungen und Widersprüche im konziliaren 

Friedensverständnis), 
 

2. zu erkennen, dass das Konzil dennoch 

friedenstiftende und friedensfördernde Signale 
zur Mitmenschlichkeit  sendet (in 2.3 Der 

Kontext der Mitmenschlichkeit) und  



Das Friedensverständnis des Konzils 

8 

 

3. daraus für weitere Schritte die Hoffnung zu 

schöpfen, dass - mit der Korrektur und 

Überwindung von Unklarheiten und 

Widersprüchlichkeiten bzw. einer Weiter-

entwicklung der Konzilsgedanken zu Mit-

menschlichkeit, Gerechtigkeit und Liebe gegen 

jede Form der Gewalt - eine menschenrechtliche 
Friedenstheologie entwickelt werden kann (in 

2.4 Hoffnungsimpulse für eine menschen-

rechtliche Friedenstheologie). 

 

Aus den Konzilsdokumenten geht eindeutig eine 

Spannung zwischen diesen zwei Richtungen in 

der Auseinandersetzung um Frieden und Krieg, 

Gewaltlosigkeit und Gewalt, militärischer und 

ziviler Krisenbewältigung hervor: 

 
Auf der einen Seite stehen 

• der unbedingte Wille zum Frieden ohne 

militärische Mittel,  

• das deutliche Engagement für Gewaltlosigkeit 

und 

• das gewaltfreie Krisenmanagement auf der 
Grundlage der Liebe und Mitmenschlichkeit 

sowie des unmissverständlichen Bekennt-

nisses gegen jede Form von Feindseligkeit. 

 

Auf der anderen Seite steht  

•  eine wenn auch deutlich begrenzte Bejahung 

der Gewalt, bis hin zum Einsatz militärischer 

Mittel, wenn alle anderen Mittel einer 

friedlichen Konfliktbewältigung versagen, und 
die Inanspruchnahme des Rechts auf 

gewaltbereite Notwehr aus Gründen der 

Verteidigung von Recht und Ordnung.  

 

Diese Spannung bzw. Widersprüchlichkeit in der 

Bejahung sowohl des gewaltfreien Friedens wie 

der begrenzten Zustimmung zum militärischen 

Einsatz und zum Krieg spiegelt die Jahrhunderte 

währende Auseinandersetzung um die 
Problematik des sog. „gerechten Krieges“ bis hin 

zu den derzeitigen Definitionsversuchen und 

Deutungen um die Rechtfertigung der 

Notwehrgewalt und des sog. „gerechten 

Friedens“ wider. Dieser Gegensatz erscheint 

nach dem Konzil u. a. in dem katholischen 

Bischofswort vom „Gerechten Frieden“ von 2000 

und übrigens auch in der EKD-Denkschrift „Aus 

Gottes Frieden leben - für gerechten Frieden 

sorgen“ von 2007.  Das bedeutet ein klares 

Plädoyer für ein Recht auf Notwehrgewalt, das 

auch in Politik und Gesellschaft vorherrscht, das 

allerdings in der Praxis oftmals weniger auf 

hehren ethischen Grundlagen des 
Notwehrrechts basiert als vielmehr auf einer 

ganz offenen und oft brutalen Macht- und 

Interessenpolitik, der das Konzil allerdings 

deutlich widerspricht. So bleibt also die Frage 

nach einer deutlichen differenzierten Erklärung 

zum Verständnis der Verteidigung offen. 

 

Vielen Menschen sind diese Wider-

sprüchlichkeiten gleichsam eine „Selbst-

verständlichkeit“ des Lebens. So empfinden viele 
angesichts der Konflikte in der Welt: Militär 

muss sein, um die vielen Grausamkeiten 

einzudämmen. Insofern erscheinen z. B. die 

gegenwärtigen militärischen Aktivitäten der 

Bundeswehr in Afghanistan, im Kosovo oder am 

Horn von Afrika als folgerichtige und 

realitätsbewusste Konsequenz aus dem 

gegebenen Unfrieden. Und mancher wird die 

begrenzte Zustimmung der heutigen Kirche zu 

militärischem Einsatz als Zeichen von 
Realitätsbewusstsein und Mitmenschlichkeit ge-

genüber den Opfern der Gewalt einschätzen. 

Aber auch hier bleibt zu fragen: Da jeder Krieg 

grausam und brutal ist, wie grausam und brutal 

darf dann Verteidigung sein? 

 

2. 3  Der Kontext der Mitmenschlichkeit 

Den Entscheidungsträgern der Konzils-

dokumente wird man  eine Mentalität der 
Gewaltrechtfertigung einer harten Macht und 

Interessenpolitik  nicht unterstellen können, 

vielleicht eher das Bemühen, einer Ethik und 

Lebenspraxis gerecht zu werden, die versucht, 

das menschliche Gewaltpotential mit einer 

Moral der Gewaltminimierung zu beherrschen. 

 

Denn man kann in den Konzilsdokumenten den 

Versuch erkennen, dem Primat der 

Gewaltfreiheit zu folgen und Mitmenschlichkeit 
als Prinzip menschlicher Lebenspraxis heraus-

zuarbeiten. Die begrenzte Bejahung von Gewalt 



 

9 

 

in der Gewaltabwehr und zum Zweck der 

Verteidigung von Mitmenschen entspricht dem 

weit verbreiteten Denken, dass absolute 

Gewaltlosigkeit zwar wünschens- und 

erstrebenswert, aber praktisch nicht möglich ist. 

Dementsprechend folgt aus dieser 

Argumentation die Schlussfolgerung, dass nur im 
äußersten Notfall streng begrenzte Gewalt 

erlaubt sei - und zwar zur Herstellung eines 

neuen Zustands größerer Mitmenschlichkeit.  
 

Kritisch anzumerken ist dabei allerdings, ob eine 
noch so verantwortungsethisch hoch motivierte 

Notwehrgewalt nicht dennoch von den Gegnern 

eben als gegen sie gerichtete (und ihnen 

ungerecht erscheinende) Gewalt 

wahrgenommen wird, aus der das Potential für 

neue (Gegen-)Gewalt entsteht. Darin besteht 

das Dilemma auch einer „noch so gut 

gemeinten“ Notwehrgewalt, die zur Eskalation 

der Gewalt führt - bis einem der Kontrahenten 

das Potential und die Mittel der Gewalt 
ausgehen oder er selbst vernichtet wird. 
 

2.4 Hoffnungsimpulse für eine 

menschenrechtliche Friedenstheologie 

Trotz der begrenzten Gewaltbejahung kann das 

Konzil Hoffnungsimpulse in zwei Richtungen 

geben: 

•  In den Konzilsaussagen werden ganz 

deutlich Grundwerte betont, die sich aus 

Liebe, Solidarität, Gerechtigkeit, allgemein 

aus Mitmenschlichkeit ergeben. In den 

verschiedenen Konzilsdokumenten kann 

Hoffnung geschöpft werden für eine 
bessere Welt der Gewaltminimierung bis 

hin zur Gewaltlosigkeit und des Friedens. 

Das ist ein zukunftsträchtiges Potential für 

eine globale Ethik des gewaltfreien, 

mindestens aber des radikal 

gewaltbeschränkten Interessensausgleichs, 

dessen Grundlage die Versöhnung und der 

Verzicht auf jede Form der Beherrschung 

des anderen darstellen. 

•  Daraus ergibt sich die Chance, mindestens 
aber der Impuls, eine Welt mittels einer 

Ethik und Moral zu gestalten, deren 

Grundlage nicht überwiegend Macht und 

Profit darstellen, sondern die freundliche 

Zugewandtheit zum Mitmenschen: die 

Begegnung, der Kulturaustausch, die 

liebevolle Akzeptanz der Religionen 

untereinander, das unbedingte Bemühen 

um Gewaltfreiheit, mit einem Wort: ein 

Weltethos des Friedens. 
 

Entscheidend für diese Lebens- und 

Friedenspraxis wäre allerdings, dass diese 

Botschaft neu betont wird durch die 

Wiederbelebung des Konzils, durch die 

Aktualisierung seiner mitmenschlichen Im-
pulse. Anders formuliert: Ziel muss es sein, 

dem Konzil eine neue Aktualität im Sinne 

dieser Hoffnungsimpulse zu verleihen und es 

nicht als eine historische Episode abzutun bzw. 

sogar als Instrument zur Bejahung militärischer 

Gewalt hoch zu stilisieren. Dies könnte in eine 

doppelte Richtung zur Befriedung der Welt 

gehen: zum einen jene Konzilsaussagen zu 

problematisieren, die den Frieden beschränken 

könnten, und zum anderen Positionen zu 
betonen, die friedenstheologisch hin zu einer 

Verstärkung des Friedens führen könnten. 
 

Damit ergeben sich in der gedanklichen und 

praktischen Fortschreibung der konziliaren 
Ideen zu Krieg und Frieden, Gewalt und 

Gewaltlosigkeit zwei Schritte: 

• nämlich sowohl sich zuzugestehen, was z. B. 

die katholische Kirche in Deutschland zum 

Thema Frieden nach dem Konzil 

verlautbaren lässt und praktiziert - und das 

bedeutet auch, sich mit kirchlichen 

Optionen eines gewaltgestützten Friedens 

auseinander zu setzen (unter 3. 
Entwicklungen nach dem Konzil),  

• als auch die Konzilsdokumente für eine 

konsequente christliche Friedenstheologie 

zu nutzen  - selbst dann, wenn diese 

Folgerungen offiziellen kirchenamtlichen 

Linien zuwider laufen (in 4. Folgerungen im 

Sinne des konziliaren Friedens-

verständnisses - dazu  auch der öster-
reichische Beitrag zu Council 50 / Nuovo 

Aggiornamento - Vatikanum III: Stimme des 

Volkes). 



Das Friedensverständnis des Konzils 

10 

 

3.1 Konziliare Friedenstheologie ja - 

Friedenskonzil nein  

Was also ist geblieben von den 

Friedensaussagen des Konzils? Sind sie 

vergessen, so wie das Konzil an Aktualität in 

den Führungsetagen der Kirche verloren hat - 

vor allem in den Positionen, die noch - man 
denke etwa an die Würzburger Synode - vor 

drei Jahrzehnten einen Aufbruch zu verheißen 

schienen. Statt dessen wird das Konzil vielleicht 

noch von kritischen Stimmen bejaht (siehe 

unter 6. Literatur und Links), während die 

Amtskirche - gerade was Kirche und Militär 

anbelangt - einen Kurs fährt, der nicht gerade 

von besonders friedensbewegtem Elan zeugt 

siehe unter 3.2 Die militärische Option der 

Kirchenleitung). 
 

Die Gegensätzlichkeit von begrenzter Bejahung 

von Gewalt einerseits und der Betonung 

unbedingter Liebe fernab von jeder Gewalt 

birgt bestimmte Gefahren in sich: Zum einen 

könnte das Konzil interpretiert werden als eine 

Art Sammelsurium unterschiedlicher 

Positionen, aus denen sich jeder nach eigenem 

Geschmack seine „Wahrheit“ und damit die 

Grundlage für sein mehr oder weniger 
verantwortliches Handeln konstruieren kann: 

der Pazifist wie der Militarist.  

 

Zum anderen entwertet sich das Konzil mit 

diesen Gegensätzlichkeiten selbst und könnte 

sich selbst in Frage stellen: das Konzil als eine 

Art Ideen- oder pastoraler Steinbruch zur 

Festigung der eigenen (reaktionären oder 

fortschrittlichen) kirchenpraktischen Lebens-
wirklichkeit. Für die Friedensfrage bedeutet 

dies, dass das Konzil zwar einerseits zentrale 

friedenstheologische Aussagen trifft, aber auf 

gar keinen Fall als ein Friedenskonzil betrachtet 

werden kann. Das hat seinen Grund nicht nur 

in den direkten Aussagen zu Krieg und Frieden, 

Gewalt und Gewaltlosigkeit, Militär und 

Pazifismus, sondern - aus heutiger Sicht - aus 

der verpassten Chance, kirchliche Strukturen 

zu verändern von monarchisch-obrigkeitlichen 
und demokratiefernen Leitungsstrukturen hin 

zu menschenrechtlichen, partnerschaftlich-

kollegialen Strukturen der demokratischen 

Mitbestimmung und des friedlichen Interessen-

ausgleichs in der Kirche. 

 

Das bedeutet, dass das Konzil insgesamt allein 

aus einem Grund kein Friedenskonzil sein kann, 

weil es insgesamt die autoritären 
Kirchenstrukturen bestätigt, die in sich selbst 

Gewaltpotentiale besitzen - indem sie bei-

spielsweise das Kirchenvolk an demokratischer 

Mitbestimmung hindern - und damit zumindest 

teilweise dem Verständnis des Friedens und 

der Mitmenschlichkeit im Sinne Jesu (s. u. 5.1. 

Orientierung für eine demokratische Friedens-

politik: die Botschaft Jesu für die 

Menschenrechte) widersprechen.  

 
Anders formuliert: Das Konzil ist schon deshalb  

kein Friedenskonzil, weil es nicht gelungen ist 

und auch von den Konzilsverantwortlichen gar 

nicht gewollt war, die katholische Kirche 

demokratisch zu reformieren und damit dem 

Kirchenvolk Möglichkeiten echter grund- und 

menschenrechtlicher Lebenspraxis zu 

garantieren. Und dort, wo Demokratie fehlt 

oder unterentwickelt ist, gibt es keinen 

nachhaltigen Frieden, keine durchgängige 
Gerechtigkeit und keine konsequente 

Solidarität. Das gilt für den außerkirchlichen 

wie für den kirchlichen Raum (5.2 

Konsequenzen: Menschenrechte, Demokratie 

und Frieden in Welt und Kirche). 

 

 

3.2  Die militärische Option der Kirchenleitung  

Dies bestätigt sich auch auf der Gemeinsamen 
Synode der Bistümer in der Bundesrepublik 

Deutschland, der sog. Würzburger Synode; von 

1971 bis 1976 - trotz aller nachkonziliaren 

Aufbruchstimmung in Deutschland hin zu einer 

Reform der Kirche. Im Synodendokument 

„Entwicklung und Frieden“ folgen die 

Synodalen der Vorgabe des Konzils, nach der 

kirchliche Friedensarbeit und Wehr- bzw. 

Kriegsdienst miteinander vereinbar sind bzw. 

dass zur Friedensarbeit auch die Bereitschaft 
zur Waffengewalt gehört, freilich unter 

strengen verantwortungsethischen mitmensch-

3. Entwicklungen nach dem Konzil: nachkonziliare Positionen in der katholischen 

Kirche Deutschlands zu Krieg und Frieden   



 

11 

 

lichen Motiven der Nothilfe für bedrohte 

Menschen (unter „2. 2. Ziele und Schwerpunkte 

kirchlicher Friedensarbeit“). Einerseits 

orientiert sich auch die Synode am Friedens-

verständnis der Pastoralkonstitution „Gaudium 

et spes“ des Konzils, entwickelt diese aber 

andererseits weiter und problematisiert sehr 
deutlich jede Form der Gewalt, auch die der 

Notwehrgewalt. 

 

Es mag an zeitgeschichtlichen Faktoren des 

Kalten Krieges gelegen haben, dass die Synode 

sich nicht zu einer weiterführenden oder gar 

grundsätzlichen Kritik am militärisch-

wirtschaftlich-politischen Komplex hat durch-

ringen können. Denn sie bejaht ja durchaus 

den „ehrenwerten Charakter“ des Wehr-
dienstes. Auch standen in den siebziger Jahren 

noch nicht die expansiven Auslandseinsätze 

der Bundeswehr und die globalen 

Machtansprüche der NATO zur Debatte. 

Insofern mag - aus heutiger Sicht - noch 

durchaus ein „hehres“ oder „idealisierende“ 

Verständnis von Verteidigung bestanden 

haben, das bis in die Gegenwart reicht.  

 

Im Verhältnis von Kirche und Staat, speziell in 
der Bejahung und Unterstützung des Militärs 

durch die Kirchen, lässt sich die Bejahung der 

Gewalt nicht nur als eine aktuelle 

Notwehrgewalt, sondern als ein immanentes 

Strukturelement in der sozialen und 

gesellschaftlichen Präsenz der Kirchen er-

kennen. Die katholische Kirche hat grund-

sätzlich - ebenso wie die EKD - das Militär als 

gesellschaftliche Kraft und die Verflechtung 
von Militär und Kirche akzeptiert bzw. in ihren 

Amtsapparat übernommen. 

 

Dies ist das niemals grundsätzlich seitens der 

römischen Kirchenleitung in Frage gestellte 

Erbe der Lehre vom „gerechten“ Krieg seit 

Kaiser Konstantin I. und der Lehre des Augus-

tinus im 4. / 5. Jahrhundert: Der Militär-dienst 

wird integrativer Bestandteil kirchlichen 

Selbstverständnisses und gehört bis heute - 
wenn auch unter deutlichen ethischen Ein-

schränkungen - zum Bestandteil kirchlicher 

Praxis. Mit Augustinus’ Lehre vom „gerechten 

Krieg“ und deren allgemeiner Akzeptanz und 

Anpassung an römisches Kriegs- und 

Friedensverständnis vollzog die Kirche eine 

Imageumkehr: von der Friedensbotschaft Jesu 

als unmittelbarer Konsequenz aus der Liebe 

und einem Grundwert des Evangeliums hin zur 
Friedensideologie des Staatskirchentums bzw. 

des Bündnisses zwischen Kirche und Staat - bis 

hin zur Akzeptanz, mindestens aber der 

stillschweigenden Duldung politischer, ökono-

mischer und militärischer Handlungsziele. 

Militärische Gewalt wird als Mittel zum wie 

auch immer verstandenen Frieden „geheiligt“. 

Die gegenwärtige katholische wie auch 

evangelische deutsche Kirchenpolitik – bei-

spielsweise aktuell zum Afghanistankrieg und 
strukturell in der Militärseelsorge - beweist 

dies auf eindrucksvolle Weise (siehe unten). 

 

So konkurrieren im kirchlichen und im 

gesellschaftlich-politischen Alltag zwei Prin-

zipien miteinander: die Ethik der Liebe, des 

Friedens und der Gewaltlosigkeit, wie Jesus sie 

gelebt hat, mit einer Moral der Macht und der 

Gewalt von Seiten des Staates und der Kirchen. 

Das Konzil hat dieser Verknüpfung nicht nur 
keinen Riegel vorgeschoben, sondern sie sogar 

- wenn auch unter den gen. Voraussetzungen 

und Bedingungen - begünstigt. Zwar wird die 

Lehre vom „gerechten“ Krieg in konstantinisch-

augustinischer Weise nicht fortgeschrieben, ja 

sogar - wenn auch sehr verhalten - kritisch 

befragt, doch wird eine Ideologie vertreten und 

beispielsweise durch die deutschen Bischöfe in 

ihrer Schrift „Gerechter Friede“ vom 27, 
September 2000 propagiert, die die Lehre vom 

sog. „gerechten Frieden“, d. h. die Praxis der 

kalkulierten Gewalt nach bestimmten Regeln 

festschreibt (siehe unten). 

 

In der Fortschreibung der Konzilslehre sind die 

Bischöfe konsequent: Sie lehnen Drohungen, 

Gewalt und Kriege mit deutlichen Worten ab, 

problematisieren die Rüstungswirtschaft und 

setzen sich für Krisenprävention und für ein 
friedliches Zusammenleben aller Menschen 

ein. Aber sie sind auch der Meinung, dies nur 



Das Friedensverständnis des Konzils 

12 

 

mit „humanitären Interventionen“ der 

Streitkräfte leisten zu können („Gerechter 

Friede“ Nr. 9). Bei allen Plädoyers der Bischöfe 

für die Würde des Menschen, Gemeinwohl, 

Gerechtigkeit und Solidarität, für 

Menschenrechte, gegenseitiges Vertrauen und 

Versöhnung (Nr. 57 - 121) bleibt doch eine 
idealisierte Vorstellung von der 

Friedensaufgabe der Soldaten „im Dienst des 

Vaterlandes“ (Nr. 133) unter  mehrfacher 

ausdrücklicher Berufung auf das Konzil 

(„Gaudium et spes“ 79  s. o.).  

 

Allerdings gehen die Bischöfe über das 

Kriegsrecht der Vaterlandsverteidigung hinaus 

und propagieren die militärische Gewalt 

internationaler Interventionen, wenn auch als 
ultima ratio zur Wahrung der Menschenrechte 

(Nr. 150 - 161).  Bezeichnend für diese mentale 

Nähe der Bischöfe zum Militärdienst ist die nur 

wenige Zeilen lange Erwähnung und 

Bewertung der Kriegsdienstverweigerung aus 

Gewissensgründen bzw. des Zivildienstes. 

Dieser wird nämlich nur dann als 

Friedensdienst auf gleiche Stufe mit dem 

„Dienst an der Waffe“ gestellt, „wenn die 

einzelnen Dienste für den Frieden im Ziel 
übereinstimmen und die weltweite Sicherung 

und Förderung des Friedens anstreben“ (Nr. 

149 - zu friedenstheologischen und -ethischen 

Aspekten). 

 

Über diese verbalen Bekenntnisse zum Militär- 

und Kriegsdienst hinaus bestehen weiterhin 

traditioneller Weise strukturelle, psychosoziale 

wie praktische Verbindungen zwischen den 
amtskirchlichen Obrigkeiten und dem Militär 

seit Jahrhunderten, wie man sie in besonderer 

Weise in der Militärseelsorge vorfindet. Diese 

Übereinstimmung und Zusammenarbeit von 

Kirche und Staat zeigt sich in Erklärungen der 

Kirchen zum Afghanistankrieg: Erzbischof 

Robert Zollitsch, Vorsitzender der Deutschen 

Bischofskonferenz in seinem Gastbeitrag der 

Frankfurter Rundschau vom 15. 01. 2010 

„Afghanistan braucht Frieden“ und die 
damaligen Ratsvorsitzende der EKD Margot 

Käßmann, deren Stellvertreter Präses Nikolaus 

Schneider und EKD-Militärbischof Martin 

Dutzmann im „Evangelischen Wort zu Krieg 

und Frieden in Afghanistan“ vom 25. 01. 2010. 

 

Über die gen. Erklärungen hinaus haben in der 

Praxis Kirche und Staat unter dem Signum des 

Friedens, der Mitmenschlichkeit und der 
Lebenshilfe zueinander gefunden, wie es sich in 

einer besonderen Weise in der 

militärseelsorgerlichen Praxis zeigt. Auch dazu 

macht das Konzil eine klare Vorgabe im Dekret 

über die Hirtenaufgabe der Bischöfe in der 

Kirche „Christus Dominus“): „Da auf die 

geistliche Betreuung der Soldaten wegen ihrer 

besonderen Lebensbedingungen eine 

außerordentliche Sorgfalt verwandt werden 

muss, werde nach Möglichkeit in jedem Land 
ein Militärvikariat errichtet. Sowohl der 

Militärbischof als auch die Militärpfarrer 

mögen sich in einträchtiger Zusammenarbeit 

mit den Diözesanbischöfen eifrig dieser 

schwierigen Arbeit widmen. Deshalb sollen die 

Diözesanbischöfe dem Militärbischof genügend 

Priester zur Verfügung stellen, die für diese 

schwere Aufgabe geeignet sind. Gleichzeitig 

seien sie allen Bemühungen, das geistliche 

Wohl der Soldaten zu fördern, gewogen“ (43).  
 

Die Verantwortlichen sprechen verharmlosend 

von den „besonderen Lebensbedingungen“ der 

Soldaten und vermeiden damit die brutale 

militärische Wirklichkeit von Zerstörung, 

Verletzung und Tod, auf die im Wehrdienst 

vorbereitet wird und die sehr schnell zur 

Realität des Krieges werden kann, klar und 

deutlich auszusprechen.   
 

Dass diese geistlich-seelsorgerliche Hilfe, auf 

die die Soldatinnen und Soldaten grundsätzlich 

und selbstverständlich ein Recht haben, in 

einer engen institutionellen Verflechtung von 

Militär und Kirche geschieht - anstatt eine 

militärunabhängige Soldatinnen- und Soldaten-

seelsorge zu installieren - lässt Kritiker zumin-

dest in diesem Bereich eher an einen 

„militärisch-kirchlichen Komplex“ als an 
kirchliche Friedensbemühungen nach Jesu Vor-

bild denken.  



 

13 

 

Gerade auf diesem Feld der Verzahnung von 

Kirche und Staat zeigen sich detailliert die 

aktuellen komplexen Ähnlichkeiten und 

Übereinstimmungen historisch gewachsener 

und gepflegter kirchlicher und militärischer 

Strukturen, die offensichtlich den 

Konzilsverantwortlichen ebenso selbstver-
ständlich waren wie sie es heute den kirch-

lichen Oberen sind : 

 

• Kirchen und Militär sind teilweise oder 

weitgehend autoritär-obrigkeitlich 

konstruiert und bieten wenig bzw. gar 

keine Formen demokratischer 

Mitbestimmung: (Kirchen: z. B. stark 

beschränkte demokratische Teilhabe des 
Kirchenvolks, ausgeprägte Entscheidungs-

vollmachten der Obrigkeit - Militär: z. B. 

keine Mitbestimmung der Soldat/innen 

bei Entscheidungen und Maßnahmen 

ihrer Vorgesetzten).  

 

• Kirchen und Militär stehen Sonderrechte 

zu, die den jeweiligen Obrigkeiten 
weitgehende Handlungsvollmachten ge-

genüber den Untergebenen verleihen 

(Kirchen: z. B. weitgehende Vollmachten 

für die Kirchenleitungen durch Staats-

kirchen-Verträge, als Tendenzbetriebe 

Möglichkeit der Einschränkung von 

Grundrechten - Militär: z. B. Reservatsitu-

ation durch Aussetzung demokratischer 

Grundrechte, Fortsetzung autoritärer 

Vollmachten für die höheren Ränge aus 
vordemokratischer Zeit).  

 

• Beide Institutionen pflegen eine 

ausgeprägte Wertekultur, die durch 

bestimmte Feiern, Rituale und Bräuche 

eine Sakralität und Erhabenheit erhält, 

die oft als unhinterfragbar gilt und deren 

Kritik zum Teil drastische Sanktionen 

nach sich zieht (Kirchen: z. B. 
Übertragung von Glaubensinhalten in 

teilweise unflexible, dogmatisch starre 

Verhaltensweisen in Liturgien und 

Alltagsleben als gottgegeben, also 

unhinterfragbar. 

Militär: z.B. Drill, Ehrbezeugungen, 

Aufnahmerituale, Gelöbnisse, Zapfen-

streich, Kranzniederlegungen als 

Ausdruck des Zusammenhalts, der 

Kampfbereitschaft, der Besonderheit und 

deren quasi-religiöse Überhöhung). 

 

• Dabei kommt es bei beiden Institutionen 

zur wechselseitigen Sinnanleihen, mit 

denen das eigene Handeln gerechtfertigt 

und (quasi-) religiös wird (Kirche: z. B. 

Bereitschaft zum Kampf für den Glauben, 

Opferbereitschaft der Soldat/innen als 

„Krieger“ Gottes, Dienst der Soldat/innen 

als Erfüllung des Willens Gottes. 

Militär: z. B. Eidesformel „So wahr mir 
Gott helfe“, Koppelschlösser mit der 

Aufschrift „Gott mit uns“, Kampf gegen 

den internationalen Terrorismus als 

Verteidigung von Demokratie und 

christlichem Europa). 

 

• Kirche und Militär pflegen einen Opfer- 

und Heroismuskult, der an eine 
bestimmte Lehre gebunden ist und den 

Mitgliedern einen extremen Einsatz 

abverlangen soll (Kirche:    z. B. Glaubens-

verständnis und Märtyrertum. Militär: 

z.B. Gewalt-, Kriegsrechtfertigung für 

Freiheit, Demokratie mit Einsatz des 

eigenen Lebens und Recht und die Pflege 

eines Gefallenen- und Heldenkultes). 

 

• Dazu gehören dogmatische Setzungen bis 
hin zu Willkürakten, ferner Geheim-

haltung, Verschwiegenheit, Abschirmung 

gegen Nachfragen und Kritik, die sich 

einer Rechtfertigung gegenüber den 

„Untertanen“ bzw. der Allgemeinheit 

entziehen (Kirchen:   z. B. Dogmen als 

unveränderbare, göttliche Setzungen bei 

eingeschränkter oder fehlender Mit-

gestaltung des praktischen Glaubens-
lebens durch die Mitglieder. 

Militär: z. B. Abschirmung von nicht 

hinterfragbaren militärischen Entschei-

dungen und Vorgängen gegenüber den 

einfachen Soldat/innen durch diszi-



Das Friedensverständnis des Konzils 

14 

 

plinarische Regelungen und Drohungen).   

 

• Ferner wird durch entsprechende 

Ausstattung, Kleidung, Rangabzeichen 

und Symbole das Autoritätsgefälle 

zwischen den niederen und höheren 
Rängen, zwischen Befehlshabern und 

Gehorsamleistenden, zwischen Oberen 

und Untergebenen zum Ausdruck 

gebracht (Kirchen: z. B. deutliche 

Kennzeichen und Abgrenzung der 

Kirchenleitungen in Liturgie und Alltag 

gegen das Kirchenvolk, z. T. mit 

Übernahme von Ehrbekundungen und 

Unterwerfungsritualen aus der Zeit des 

Absolutismus. 
Militär: z. B. rigide Ehrbezeugungen und 

Unterwerfungsrituale der niederen ge-

genüber den höheren Rängen). 

 

• In beiden Organisationen herrscht in den 

Führungen eine „Ansagementalität“ vor, 

die Kritik, Widerspruch und Widerstand 

von unten beschränkt bzw. nach dem 
Prinzip von Befehl und Gehorsam fast 

gänzlich ausschließt, auch gegen besseres 

Wissen „von unten“ (Kirchen: z. B. 

unveränderbare Dogmen. 

Militär: z. B. Gültigkeit von Befehlen ggf. 

bis in den Tod). 

 

• Kirche und Militär bieten eine teilweise 

stark ausgeprägte Männerkultur, in der 
Frauen, vor allem in den Führungsetagen, 

gar keine oder eine weniger 

einflussreiche Rolle spielen als Männer 

bzw. von Leitungsfunktionen gänzlich 

ausgeschlossen sind (Kirchen: z. B. 

Ausschluss des Frauenpriestertums, 

Degradierung von Frauen in die angeblich 

niederen sozialen Dienste der 

Gemeinden. 

Militär: z.B. Betonung von angeblich 
typischen Männereigenschaften wie 

Gewalt, Stärke, Kameradschaft und 

Vorrang der Männer beim Aufstieg in der 

Militärhierarchie). 

 

• In diesem Zusammenhang pflegen 

Kirchen und Militär ein spezifisches 

Verständnis von Menschenrechten, von 

Leben und Tod, nach dem es auch erlaubt 

ist, für einen wie immer definierten 

„gerechten Frieden“ Gewalt 
anzuwenden, Krieg zu führen und 

Menschenleben zu opfern (z. B. Kirchen: 

Rechtfertigung des Krieges unter 

bestimmten Voraussetzungen und damit 

die Rechtfertigung der Zerstörung, 

Verletzung und Tötung. Militär: z. B. 

Tötung und Zerstörung als erklärtes Ziel 

militärischen Handelns).  

 

Wie sehr das ursprüngliche Friedensethos des 
Neuen Testaments deformiert ist, zeigt 

außerdem der Umstand, dass kirchliche 

Seelsorger durch die Übernahme bzw. die 

Übertragung des Militärpfarramtes zu 

staatlichen Beamten gemacht werden. Mit 

dieser Verquickung von geistlicher, d. h. 

religiös eigentlich unabhängiger Betreuung von 

Soldatinnen und Soldaten sowie struktureller 

Einbindung der Militärseelsorger in das 
Militärsystem gerät die Eigenständigkeit der 

Seelsorge in Gefahr.  

 

Ähnlich steht es um den lebenskundlichen 

Unterricht, in dem die Soldatinnen und 

Soldaten zur Eigenständigkeit ihrer 

Gewissensbildung und -entscheidung geführt 

werden sollen. De facto gerät auch diese 

Aufgabe der Militärseelsorger jedoch in den 

Sog einer Rechtfertigung des militärischen 
Handelns, d. h. also implizit der Legitimation 

von Zerstörung, Verwundung und Tötung - 

natürlich angeblich immer unter sehr 

ehrenwerten Begründungen und Bedingungen, 

wie auch die Denkschriften der beiden 

Großkirchen vorgeben (s. o.).  

 

Hier könnten sich die Geister scheiden, 

inwieweit dieses enge Arrangement zwischen 

Staat und Kirche  bzw. zwischen Militär und 
Seelsorge dem Friedensgedanken und der 

starken Beschränkung militärischer Einsätze 

seitens des Konzils entsprechend „Gaudium et 



 

15 

 

spes“ widersprechen oder ob sie  nicht doch 

gemäß „Christus Dominus“ (43) gestützt, 

mindestens aber verharmlost werden. Auch 

muss man kritisch anfragen, ob ernst zu 

nehmende amtskirchliche Friedensaussagen 

gegen Gewalt, Rüstung und Krieg, die es ja 

auch gibt, nicht entwertet werden durch die 
„normative Kraft des Faktischen“ kirchlich-

militärischer Kooperationsformen. 

 

Auch unter den Oberhirten gibt es sicherlich 

Vertreter eines gewaltfreien Krisen-

managements. Man wird nicht pauschal alle 

Bischöfe unter „Vertreter militärischer Gewalt“ 

subsumieren können, während man die 

Vertreter/innen der verschiedenen Friedens-

initiativen ausnahmslos als radikale Pazifisten 
einschätzt. Die Übergänge zwischen beiden 

Positionen sind mit vielen Graustufen fließend. 

Doch bleibt offen, warum diejenigen unter den 

Bischöfen, die gegen militärische 

Gewaltinterventionen eingestellt sind, dies 

nicht ebenso deutlich zum Ausdruck bringen 

wie z. B. lateinamerikanische Bischöfe der 

Befreiungstheologie entschieden gegen 

Hunger, Armut, Unterdrückung und Bedrohung 

der Landbevölkerung eintreten. 
 

 

3.3  Der demokratische Gegenpol: christliche 

Initiativen, Bewegungen, Organisationen 

Die Konzilsväter haben die Idee dieser seit 

Jahrhunderten zwischen Kirche und Staat 

bewährten politischen und militärischen 

Zusammenarbeit in das Konzil eingebracht (vor 

allem in der Pastoralkonstitution „Gaudium et 
spes“). Und sie haben ihre gegenwärtigen 

Positionen in einer Art Umkehrschluss und 

Selbstlegitimation wiederum aus dem Konzil 

belegt und begründet: Mit der Akzeptanz und 

Propagierung des Krieges in ihrer Schrift 

„Gerechter Friede“ haben die Bischöfe über das 

Schicksal, über Leben und Tod der Soldatinnen 

und Soldaten mit entschieden. Es ist an der 

Zeit, dass sich in den Kirchen eine Reform des 

Denkens und Handelns für den Frieden auch 
auf höchster Ebene durchsetzt, die sich fernab 

von Macht, Herrschaft, Nutzen, Profit und 

Prestige an der Friedensidee des Neuen 

Testaments orientiert und diejenigen Ideen des 

Konzils nutzt, die auf Versöhnung, Vertrauen, 

Solidarität und Gewaltlosigkeit abzielen.  

 

Einen Gegenpol gegen diese militärisch-

kirchliche Verzahnung können die 
verschiedenen Gruppierungen innerhalb der 

Kirchen bilden, die sich sowohl mit aktuellen 

Aktionen wie auch mit strukturellen 

Innovationen um den Frieden im Rahmen 

demokratischer Strukturen innerhalb der 

Kirche bemühen.  

 

Dazu zählen nicht nur Organisationen wie z. B. 

die Internationale katholische Friedens-

bewegung pax christi. Sondern friedens-
relevant sind auch jene Gruppierungen, die 

zwar nicht primär den Frieden im 

antimilitärischen oder pazifistischen Sinn im 

Blick haben, sondern die für  Menschenrechte, 

Mitmenschlichkeit, Gerechtigkeit  und Soli-

darität eintreten wie z. B. die Kirchenvolks-

bewegung „Wir sind Kirche“ oder Initiativen für 

Frauenrechte in der Kirche.  

 

Freilich muss auch hier kritisch gesagt werden, 
dass auch manche Mitglieder der 

Friedensbewegten unter bestimmten Voraus-

setzungen begrenzten militärischen Notwehr-

maßnahmen zustimmen. Auch hier - ähnlichen 

wie bei den Einstellungen der Bischöfe - gibt es 

Grauzonen zwischen radikalem Pazifismus und 

der begrenzten Gewaltbereitschaft im Sinne 

des „gerechten Friedens“. 

 
Zudem ist in diesem Zusammenhang aber 

kritisch anzufragen, inwieweit das Konzil und 

dessen  nachfolgende kirchliche Reformbe-

mühungen noch im Bewusstsein der 

Kirchenmitglieder existieren und inwieweit 

nicht auch in den Köpfen der praktizierenden 

Kirchenmitglieder die gen. Kooperation 

zwischen Kirche und Militär bzw. das Militär als 

selbstverständlich angesehen und sogar 

verehrt werden. So dürfte auch bei pax christi 
der militärische Notwehrgedanke bis hin zu der 

Bejahung der „Verteidigung Deutschlands am 



Das Friedensverständnis des Konzils 

16 

 

Hindukusch“ eine nicht unbedeutende 

Fürsprecherschar haben. Oder anders gefragt: 

Hat sich nicht längst die Mehrzahl der 

demokratischen Kräfte aus der Kirche 

verabschiedet? Zeigt sich nicht längst der 

Exitus der Reformwilligen aus den Gemeinden?  

 
Und überaltern nicht auch die friedens-

bewegten Gruppen in der Kirche und 

verschwinden aus demografischen Gründen, so 

dass schließlich nur noch eine bedeutungslose 

Handvoll Jüngerer eine Randexistenz führen in 

einer autoritär strukturierten Kirche, die nur 

wenig gegen Militärgewalt unternimmt und 

sich allmählich auch selbst erübrigt?  

 

Bleibt also kritisch zu bedenken: Sollte man das 
Konzil für die Diskussion um mehr Frieden in 

der Welt überhaupt noch einmal heranziehen? 

D. h., ist das Konzil eine bedeutungsarme 

Episode in der Kirchengeschichte oder kann es 

für die gegenwärtig anstehenden Struktur-

probleme innerhalb der Kirche im Allgemeinen 

und für die Sicherung des Friedens im 

Besonderen noch Gewicht haben, zumal seine 

Aussagen zu Krieg und Frieden keine 

eindeutige und klare Linie verfolgen? 
 

Oder ist das Konzil gerade wegen seiner 

Spannungen und Widersprüchlichkeiten zu 

Krieg und Frieden nicht eher genau das 

Spiegelbild weit verbreiteter Meinungen in 

Gesellschaft und Kirche, die zu einer - wenn 

auch immer wieder begrenzten - Akzeptanz 

von Militär, Notwehrgewalt und Verteidi-

gungskrieg führen, aber den gewaltlosen 
Frieden ersehnen? Könnten damit nicht 

besonders gut die vielen Facetten der 

Diskussion um Krieg und Frieden deutlich 

werden?  

 

Vielleicht wäre das Konzil - ohne es damit 

abzuwerten - als eine Art „Steinbruch“ für eine 

Friedensdiskussion zu nutzen, das ohne alle 

Friedensromantik zu einer „Renaissance“ des 

Friedensethos Jesu anregen könnte. Dann 
könnte es über eine Konziliare Versammlung 

anlässlich des fünfzigjährigen Jubiläums der 

Konzilseröffnung hinaus zu konziliaren Mee-

tings kommen, die nicht nur die Friedensidee, 

sondern andere angedachte Kirchenreformen 

aktualisieren könnten wie     z. B. die Stärkung 

der Rolle der Laien, den Ausbau der vorläufig 

nur ansatzweise vorhandenen Mitbe-

stimmungsrechte des ganzen Volkes Gottes, 
die Gleichberechtigung der Frauen auf allen 

Ebenen, die Freistellung des Zölibats - generell  

die Aufarbeitung konziliarer Ideen hin zu mehr 

Mitmenschlichkeit und zur Demokratisierung 

der Kirche.  
 

Die Kirche - nicht nur die Oberen, sondern eher 

die zahlreichen engagierten Kräfte der Kirche 

von unten - haben dies längst begriffen und 
versuchen, menschenrechtliche, kollegiale, 

demokratische und dialogische Innovationen 

umzusetzen. Die Kirche benötigt hier den 

entschiedenen Einsatz für den Frieden, auch 

und gerade gegen die eigene Obrigkeit, solange 

diese sich auf das Zusammenspiel mit dem 

Militär einlässt. 
 

Doch hier besteht ein doppeltes Problem: 
 

Erstens stellen die verschiedenen kirchlichen 

Friedensgruppen nur eine Minderheit der 

Kirchenmitglieder dar, die zwar immer wieder 

in der Öffentlichkeit auftreten, deren Macht 

aber doch sehr beschränkt ist, weil ihnen die 

breite Basis des Kirchenvolks fehlt. 
  

Das führt zum zweiten Teil des Problems:  

Es ist die gen. offensichtliche Interesselosigkeit 
der Mehrheit der aktiven Kirchenmitglieder, 

die die Friedensdiskussion wenn nicht 

blockieren, so doch meistens ins Leere laufen 

lassen, anstatt gerade hier dem Beispiel Jesu zu 

folgen. 
 

Wahrscheinlich passen sich die meisten 

deutschen Bischöfe diesem Mainstream 

demokratiegefährdender Distanz zur 
Friedensfrage an bzw. haben zu einer Apathie 

und Interesselosigkeit in Friedensan-

gelegenheit selbst mit beigetragen. 

 

 

 

 



 

17 

 

 

4. 1  Chancen für den Frieden: Konzilsimpulse 

Nimmt man die Konzilsaussagen zum Thema 

Frieden als Handlungsorientierungen, dann 

scheint klar zu sein: Friedensbestrebungen 

lassen nach Interpretation der Kirchenführer 

wesensmäßig auch kalkulierte Gewalt aus ethi-
scher Verantwortung zu. Das Konzil würde wie 

gesagt damit auch die Kooperation zwischen 

Kirche und Militär bestätigen, selbst in der 

Seelsorge. Gegen diese Position hat sich bisher 

kein nennenswerter Widerstand aus der Deut-

schen Bischofskonferenz geregt, selbst wenn 

einzelne Bischöfe sich gelegentlich gewalt- und 

militärkritisch positionieren. 

 

Andererseits sind die Konzilsdokumente nicht 
als monolithischer Block von Befehlen und 

Anweisungen zu verstehen, sondern gliedern 

sich in eine Vielzahl unterschiedlicher Doku-

mente mit unterschiedlicher Verbindlichkeit. 

Sie sind schon gar nicht dogmatische Verkündi-

gungen, die von den Kirchenmitgliedern unbe-

dingten Glaubensgehorsam verlangen. Selbst 

und gerade die obersten Kirchenbehörden 

setzen die Konzilsaussagen nicht Eins zu Eins in 

die Praxis um. Sonst hätte die Kirche beispiels-
weise längst eine Aufwertung der Rolle der 

Frauen in kirchlichen Ämtern einleiten müssen, 

wie es das Konzil andeutet („Gaudium et spes“ 

9, 29). 

 

Die Konzilsdokumente mit unterschiedlichen 

Gewichtungen für die Kirchenpraxis lassen 

auch eine differenzierte Auslegung des Einsat-

zes für eine christlich motivierte Friedensarbeit 
zu: 

• Zum einen sind auch gewaltfreier Frieden - 

also nicht der kirchlich propagierte „ge-

rechte Frieden“ unter Einschluss begrenzter 

Gewaltanwendung - und gewaltfreie Kon-

fliktregelung gefordert. Dementsprechend 

muss der Friedenseinsatz von allen, also 

auch von den Kirchenleitungen, entschie-

dener verlangt werden.  
 

• Zum anderen muss die kirchlich bejahte 

Gewalt zu Gunsten der Friedenssicherung 

zur kritischen Auseinandersetzung führen, 

darf nicht einfach hingenommen werden, 

sondern muss auf die Ethik des gewaltfreien 

Krisenmanagements hin interpretiert wer-

den.  

 

Dies ist keine Verfälschung  konziliarer Aussa-
gen, denn schließlich gibt das Konzil Leitorien-

tierungen und keine Befehle. 

 

Insofern bietet das Konzil mit seinen Spannun-

gen und Widersprüchlichkeiten wesentliche 

Impulse für die weitere Kontroverse um eine 

umfassende Friedenssicherung und deutet 

damit die Chance für eine demokratische Dis-

kussion auf Augenhöhe aller Beteiligten an. 

Allerdings muss auch die Frage gestellt werden, 
inwieweit angesichts der Widersprüchlichkei-

ten des Konzils eine aussichtsreiche Friedens-

perspektive geboten wird, die sich nicht immer 

wieder von Aussagen des Konzils zur Legitima-

tion von Krieg und Gewalt distanzieren muss.  

 

Die Lösung in diesem Konflikt könnte lauten, 

dass das Konzil gleichsam auf dem Weg ist hin 

zu einem umfassenden Friedensverständnis. 

Solange die Friedensgedanken des Konzils wi-
dersprüchlich sind und die Kirche weiterhin die 

Ideologie vom „gerechten Frieden“ verfolgt, 

bietet das Konzil zwar Anregungen, aber kein 

geschlossenes Friedenskonzept. Aber man 

könnte auch formulieren: Das Konzil hat einer-

seits eine klare Vorstellung von der überragen-

den Bedeutung des Friedens, sieht aber - zum 

damaligen Zeitpunkt seiner Beschlussfassun-

gen angesichts des Kalten Krieges und der glo-
balen atomaren Bedrohung der Menschheit - 

die Schwierigkeiten eines umfassenden, eines 

universalen Friedens unter Verzicht jeglicher 

Form der Gewalt. 

 

Diese Kalkulation einer scharf begrenzten Not-

wehrgewalt ist - entsprechend dem Charakter 

der Konzilsdokumente, insbesondere der pas-

toralen Konstitution „Gaudium et spes“ - keine 

dogmatische Festschreibung für die Ewigkeit, 
sondern eine zweifellos zeitgebundene und 

damit relative Aussage und beinhaltet automa-

4. Folgerungen aus dem konziliaren Friedensverständnis: Plädoyer für eine  

konsequente christliche Friedensethik 



Das Friedensverständnis des Konzils 

18 

 

tisch die Aufforderung weiter und neu zu den-

ken hin zu einer besseren Welt. Und da sich 

seit 1989 mit dem Fall der Mauer und mit der 

Auflösung der Blockkonfrontation zwischen Ost 

und West ein gewisses Maß der globalen Ent-

spannung entwickelt hat und ehemalige Tod-

feinde sogar zu Verbündeten in denselben 
Kooperationen wie z. B. der EU geworden sind, 

so kann auch die konziliare These von der mili-

tärischen Notwehrgewalt in Theorie und Praxis 

hin zur gewaltfreien Krisenbearbeitung und 

zum konsequenten Frieden fortentwickelt 

werden. Hier könnte die reale Politik und Praxis 

eine Vorbildfunktion für eine Friedensreform 

der Kirche von unten erhalten, so wie 1989 in 

Leipzig und an anderen Orten der DDR der 

Impuls „Wir sind das Volk“ für den Umbruch 
gesorgt hat.  

 

Natürlich müssen Tendenzen innerhalb der 

Kirche, vor allem seitens der kirchlichen Obrig-

keit,  mit berechnet werden, die praktisch 

menschenrechtliche und demokratische Be-

mühungen, wie sie sich während des Konzils 

andeuteten, einschränken. Dazu zählt ganz 

wesentlich die Friedensarbeit. 

 
Dazu zählen: 

• Die absolute päpstliche Macht, vor allem 

unter Johannes Paul II und Benedikt XVI, 

bleibt weiterhin bestehen und wird sogar 

weiter ausgebaut. 

 

• Zudem werden die Kirchenmitglieder als 
gehorsamsgebundene Untertanen behan-

delt und ihre geringen demokratischen 

Mitbestimmungsrechte immer wieder 

durch bischöfliche Maßnahmen beschränkt 

z. B. gegen Beschlüsse der Mitgliedergre-

mien, wenn die Kirchenbürgerinnen und -

bürger ihre eigenen Rechte zu behaupten 

versuchen. 

 

• Die Kirchenoberen vermeiden es, konziliare 
Positionen hin zu demokratischen Struktu-

ren innerhalb der Kirche fortzuentwickeln, 

wie sich z. B. auch in der Frauenfrage zeigt. 

 

• Spannungen und Widersprüchlichkeiten in 

den Konzilsdokumenten werden nicht auf-

gearbeitet: weg von einer autoritären vor-

konziliaren Kirchenstruktur und hin zu ei-

ner dialogisch-kollegialen und grundrecht-

lich verfassten Kirche. 
 

• Gerade in der Friedensfrage werden Ansät-

ze einer antimilitaristischen Kirchenpolitik 

auf die vorkonziliaren Bündnisstrukturen 

zwischen Kirche und Militär zurückgefah-

ren bzw. die Verzahnung von Kirche und 

Militär gefestigt. 

 
Damit erhebt sich die Frage, ob die Konzilsim-

pulse für den Frieden nicht doch dem römi-

schen Zentralismus zum Opfer fallen und ihnen 

lediglich eine verbale Alibifunktion zukommt. 

Ob die Amtskirche nicht doch nur verbale Be-

kenntnisse ohne praktischen Wert abgibt, an-

sonsten aber ihre Verbindung zu Staat und 

Militär weiter pflegt. Die Antwort hin zu einer 

umfassenden friedenstheologischen Aufarbei-

tung und Praxis aus den Konzilsdokumenten 
kann daher zur Zeit vielleicht weniger aus den 

kirchlichen Führungsetagen kommen, sondern 

ist eher Aufgabe der „Kirche von unten“. Das 

heißt: Die entscheidenden Friedensimpulse 

kommen von Initiativen des Kirchenvolkes und 

nicht von Seiten der kirchlichen Obrigkeit. 

 

Das würde zwei wesentliche Anliegen stützen: 

• Erstens würde die Friedensarbeit verschie-
dener Initiativen, Bewegungen und Organi-

sationen die Demokratisierung in der Kir-

che stärken und stützen, und  

 

• zweitens besteht dann die Chance einer 

pluralistisch geführten Friedens- und gene-

rell einer Reformdebatte nicht nur, aber 

auch aus den Konzilsdokumenten heraus 
und über sie hinaus hin zu einer wirklichen 

Friedenspraxis, die sich gegen alle Tenden-

zen der Gewalt in Gesellschaft, Politik und 

Wirtschaft wendet und damit strukturelle 

Formen der Gewalt und des Unfriedens 

überwindet. 

 



 

19 

 

4.2  Friedensskooperative  kirchlicher  

Menschenrechtsgruppen  

Bis dahin ist es aber noch ein langer Weg. Denn 

die Friedensgruppen wie z.B. pax christi allein 

können die Aufgabe des Einsatzes für ein uni-

versales gewaltloses Krisenmanagements nicht 

schaffen. Daher ist es wichtig, dass sie sich mit 
all jenen Gruppen, Bewegungen und Organisa-

tionen solidarisieren und mit ihnen langfristig 

zusammenarbeiten, die sich für die Erneuerung 

der Kirche, für Demokratie und Menschenrech-

te auf allen Ebenen des kirchlichen Lebens 

einsetzen, so wie es sich in zahlreichen Kontak-

ten auf dem Katholikentag im Mai 2012 in 

Mannheim zeigte. 

 

Aus diesem Grund - weil die kommunikativen 
und dialogischen Ansätze des Konzils nicht 

fortgeschrieben wurden bzw. strukturell be-

schränkt blieben - kommt den verschiedenen 

demokratisch orientierten Initiativen in der 

Kirche eine besondere Bedeutung für die Frie-

dens- und Menschenrechtspraxis zu. Wichtig 

dabei sind diese Voraussetzungen: 

 

1. Wer generell oder speziell in kirchlichen 

Gruppen Friedensarbeit leisten will, darf nicht 
resignieren, muss einen langen Atem haben, 

konfliktfreudig und kommunikativ sein. 

 

2. Friedensbewegte können nur dann Erfolg 

haben, wenn sie sich nicht in ein selbstgewähl-

tes Friedensghetto begeben, d. h., wenn sie 

sich mit ihren Friedensideen in eine Art selbst-

gewählter Isolation oder Abschirmung bege-

ben. 
 

3. Sie müssen angesichts der immer noch be-

stehenden Macht von Politik, Wirtschaft und 

Militär ihr Friedensengagement verstärken. 

 

Hilfreich ist die Initiative der Reformbewegung 

der katholischen Kirche in Deutschland anläss-

lich des 50. Jahrestages der Eröffnung des 

Zweiten Vatikanischen Konzils unter dem Mot-

to „Hoffnung und Widerstand“: 
 

 
 

18. bis 21. Oktober 2012 in Frankfurt!  

 

 

Die Veranstalter dieser Versammlung - siehe 

unter „Pro Konzil“ und „Institut für Theologie 

und Politik“ - schreiben dazu: 

 

„Fünfzig Jahre nach dem II. Vatikanischen Kon-
zil ist es Zeit, aus kirchlicher Erstarrung zu er-

wachen. Wir werden nicht mehr auf Klerus und 

Hierarchie warten, sondern machen uns viel-

mehr selbst auf den Weg. Wir wollen unserer 

eigenen gesellschaftlichen Verantwortung in 

der Welt gerecht werden, dafür die Enteignung 

des kirchlichen Erbes rückgängig machen und 

uns die Kirche im Dienst dieser Aufgabe wieder 

aneignen. Wir laden zu einem ersten großen 

Treffen im Oktober 2012 ein, sodass sich Men-
schen versammeln können, die das immer noch 

uneingelöste Versprechen der Pastoralkonstitu-

tion <Über die Kirche in der Welt von heute> 

selbst in die Hand nehmen, nach Wegen suchen 

und nach anderen Menschen, die mit ihnen 

gehen. Im Lichte dieser Pastoralkonstitution 

sind die anderen Konzilsthemen und -texte neu 

zu lesen. Und wir müssen uns mit dringenden 

Themen, wie z. B. Migration, Globalisierung 

oder sexuelle Gewalt, beschäftigen, die beim II. 
Vatikanum ausgeblendet oder erst danach 

virulent wurden.“ 

 

Nimmt man die demokratischen Impulse des 

Mannheimer Katholikentages vom Mai 2012, 

der Konziliaren Versammlung vom Oktober 

2012 und die bestehende Arbeit verschiedener 

Reform- und Friedensgruppen der Kirche - un-

ter Rückgriff auf Perspektiven der Würzburger 
Synode - zusammen, so könnte daraus ein Po-



Das Friedensverständnis des Konzils 

20 

 

tential für eine wirkungsvolle Friedenspolitik 

der Zukunft entstehen. Wenn diese Initiative 

eine bestätigende Resonanz wenigstens aus 

einigen Kirchengemeinden erfahren könnte, 

würde sich vielleicht auch ein zählbares Wäh-

lerpotential mobilisieren lassen gegen die der-

zeitige expansive Militär- und Kriegspolitik der 
Bundesregierung. Verbündet sich dieses Poten-

tial noch mit entsprechenden Initiativen von 

evangelischer Seite und aus anderen Religio-

nen, so könnte sich eine Imageumkehr gegen 

die herrschende Militärpolitik in Deutschland 

und in der NATO einleiten lassen. 

 

Allerdings sind dafür zwei wesentliche Voraus-

setzungen unabdingbar: 

 
1. die Aufgabe eines bestimmten Verständnis-

ses von Militär: weg von aller Vaterlands- und 

Soldatenromantik, weg vom Glauben an die 

Selbstverständlichkeit von Militär, weg von 

allem wirtschaftlichen Kalkül in Verbindung von 

Militär, Rüstung, Krieg und Eroberung, weg 

vom Glauben an die Gottgewolltheit des ge-

rechten Krieges und eines Friedens, der ohne 

Gewalt nicht auszukommen scheint, weg von 

allen Gewaltphantasien, von der Selbstver-
ständlichkeit  der Gewalt im menschlichen 

Leben und weg von allen Gewalt- und Militärri-

tualen; weg vom nationalen und globalen 

Macht-, Herrschafts- und Ausbeutungsdenken,  

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

2. hin zu einem konsequenten Friedensver-

ständnis der gewaltfreien Krisenbewältigung, 

zur Vorbeugung gegen alle konflikt- und ge-

waltträchtigen Handlungen und Strukturen, hin 

zu einem umfassenden und global praktizierten 

Lebensstil der Versöhnung, des Vertrauens, der 

Gerechtigkeit, der Solidarität und der Mit-
menschlichkeit, mit einem Wort: hin zu einer 

konsequenten Praxis der Menschenrechte. 

 

Wer behauptet, dies sei eine lebensferne Ro-

mantik, der sei erinnert an die Zeiten des Abso-

lutismus: Wer damals von Menschenrechten, 

von Mitbestimmung des Volkes und von De-

mokratie träumte und redete, wurde verlacht, 

für verrückt erklärt oder sogar umgebracht. 

Zwar fehlt es heute in vielen Bereichen an de-
mokratischer Praxis, doch wären damals For-

men der Demokratie, wie wir sie heute leben 

können, undenkbar gewesen. Daher darf und 

kann der Traum, das Hoffen und der Einsatz für 

Frieden nicht aufgegeben, beschränkt oder 

sogar verboten werden. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

21 

 

5.1  Orientierung für eine demokratische Frie-

denspolitik: die Botschaft Jesu für Mitmensch-

lichkeit 

Entscheidend für das christliche Friedensver-

ständnis ist das Neue Testament (NT). Alle an-

deren späteren Aussagen sind Interpretatio-

nen, Auslegungen oder Anpassungen an die 
jeweiligen  Anforderungen des praktischen 

Lebens und der gesellschaftlichen Gegebenhei-

ten. Das heißt also, dass alle Diskussionen um 

Frieden letztlich nach Maßgabe der biblischen 

Botschaft zu überprüfen sind. Das gilt sowohl 

für das Friedensverständnis christlicher  Initia-

tiven, Bewegungen und Organisationen wie 

auch für alle amtskirchlichen Verlautbarungen. 

 

Da das NT kein in sich geschlossenes Werk 
darstellt, sondern aus einer Vielzahl einzelner 

Schriften besteht, die zu unterschiedlichen 

Zeiten, mit unterschiedlichen Zielsetzungen 

und Adressaten sowie von verschiedenen Au-

toren mit unterschiedlichem Selbstverständnis 

und kulturellem Hintergrund verfasst worden 

sind, bestehen natürlich Variationen in der 

Ausdeutung des Friedensverständnisses.  

 

Diese Komplexität  des NT kann möglicher Wei-
se auch zu Irritationen führen. Ein Beispiel ist 

der Kontrast zwischen diesen beiden Jesuswor-

ten im Matthäusevangelium: In seiner Aussen-

dungsrede sagt Jesus: „Denkt nicht, ich sei ge-

kommen, um Frieden auf die Erde zu bringen. 

Ich bin nicht gekommen, Frieden zu bringen, 

sondern das Schwert.“ (Mt. 10, 34). Dagegen 

steht bei der Gefangennahme Jesu dessen 

Wort an einen gewalttätigen Jünger:„Stecke 
dein Schwert an seinen Ort. Denn alle, die zum 

Schwert greifen, werden durch das Schwert 

umkommen.“ (Mt. 26, 52).  

 

Diese verbale Gegensätzlichkeit ergibt sich aus 

dem jeweiligen Kontext und kann nicht vor-

schnell, d. h. ohne Berücksichtigung der gesam-

ten Botschaft des NT, die Lehre vom sog. „ge-

rechten Frieden“ begründen, in dem militäri-

sche Gewalt und gewaltloses Krisenmanage-
ment kombiniert werden. Vielmehr ist immer 

auch der Zusammenhang zwischen Friedens-

verständnis und Symbolik des AT und des NT zu 

sehen und daher die Aussendungsrede (Mt 10) 

eher in den Kontext jüdischer Sprachsymbolik 

zu stellen, während Mt 26, 52 direkt situati-

onsbezogen ist.  

 

Entscheidend aber ist, dass der neutestament-
liche Friedensbegriff sich am Verständnis der 

Propheten vom messianischen Heil (siehe Je-

saia 52, 7) orientiert. Die Evangelisten berich-

ten, dass Jesus sich immer wieder auf den Frie-

den als die herausragende Begegnungsqualität 

zwischen den Menschen bezieht. Die Brieflite-

ratur des NT, vor allem bei Paulus, betont den 

Frieden als die entscheidende Grundlage mit-

menschlichen Zusammenlebens und der Bezie-

hung zwischen Gott und den Menschen: Gott 
ist der „Gott des Friedens“ (Römer 15, 13; 16, 

20; 1 Korinther 14,33), und Jesus selbst wird 

„unser Friede“ genannt, denn „er hat die tren-

nende Scheidewand zwischen Juden und Hei-

den niedergerissen und beiden den Frieden 

gebracht“ (Epheser 2, 14 - 18 - weitere Text-

stellen in den einschlägigen Wortkonkordan-

zen). 

 

Das NT ist kein Handbuch für die politische 
Friedenspraxis, aber es liefert die Grundlage 

für den gewaltfreien Frieden unter den Men-

schen. Dieser Friede ist im Zusammenhang mit 

dem umfassenden Liebesgebot (Markus 12, 28 

par.; Matthäus 7, 12 par.; 22, 29 par.) und mit 

den Orientierungen der Bergpredigt (Matthäus 

5 - 7,; Lukas 6,20 - 49) zu sehen, die keinerlei 

Hinweise für Gewalt aus welchen noch so gut 

gemeinten Motiven liefern. Das für jüdische 
Auffassungen der damaligen Zeit Revolutionäre 

an Jesu Liebes- und Friedensverständnis ist, 

dass Jesus den Nächsten nicht nur im Mitglied 

des eigenen Volkes erkannte (gemäß 3. Mose / 

Levitikus 19,18). Vielmehr muss die Liebe, die 

Hilfe und Fürsorge  allen Menschen gelten 

(Matthäus 5, 45; Lukas 10, 29 - 37).  Jesus ver-

langt sogar die Feindesliebe (Matthäus 5, 44 

par.) und die uneigennützige Liebe  (Lukas 6, 32 

- 35). Damit geht er weit über die Vorgaben des 
AT hinaus und verlangt eine universale gewalt-

5. Perspektiven für Frieden, Demokratie und Menschenrechte 



Das Friedensverständnis des Konzils 

22 

 

freie, liebende und opferbereite Hinwendung 

aller Menschen allen Mitmenschen gegenüber. 

 

Mit dieser Liebes- und Friedensbotschaft ist 

eine universale Orientierung für Theorie und 

Praxis der Menschenrechte vorgegeben, auf 

die hin das Friedensverständnis des Konzils 
erweitert werden müsste - und dies nicht nur 

in der Friedensfrage, sondern auch in alle Be-

reiche der Kirche hinein, in denen es nach wie 

vor an Achtung und Gleichberechtigung aller 

Menschen fehlt. 

 

5.2 Konsequenzen: Menschenrechte, Demo-

kratie und Frieden in Welt und Kirche  

Alle Überlegungen zum Frieden führen zur 

Frage von Menschenrechten und Demokratie. 
Denn wo Gewalt und Krieg herrschen, werden 

Menschenrechte verletzt und Demokratie zer-

stört - und die Verletzung von Menschenrech-

ten und die Gefährdung von Demokratie be-

deuten immer auch eine Störung des friedli-

chen Zusammenlebens der Menschen. Daher 

ist es sinnvoll, mehr noch als bisher über das 

Verständnis von Frieden als Gegensatz zum 

Krieg hinaus den Blick zu erweitern auf ein 

Verständnis von Frieden als Gegensatz zu jeder 
Störung des sozialen Lebens: Frieden als den 

beglückenden Zustand sich gegenseitig ach-

tender, helfender, vertrauender, mit einem 

Wort liebender Menschen. Das ist das Grund-

anliegen christlicher Verkündigung und Le-

benspraxis, wie es ja auch in der konziliaren 

Pastoralkonstitution  „Gaudium et spes“ in der 

Definition „Zum Wesen des Friedens“ (siehe 78 

ff,  auch 83 - 85 - dazu auch die pax christi-
Publikation Leitgedanken zum sozialen Frieden. 

Impulse 15 / September 2007). 

 

Es geht folglich in der Friedensfrage nicht allein 

um das Ende kriegerischer Gewalt an den ver-

schiedenen Kriegsorten der Welt, sondern um 

die Überwindung von Kriegsmentalität, um die 

Beendigung jeglichen Bündnisses zwischen 

Kirche und Militär, um das Ende von Rüstung, 

von Kriegsgewinnen und anderen Formen der 
Gewalt gegen Menschen und Sachen. Die Bot-

schaft Jesu verlangt die kompromisslose Reali-

sierung von Grund- und Menschenrechten - in 

aller Welt, auch und gerade in den Kirchen. Das 

bedeutet, dass Missstände beseitigt und eine 

Vergangenheit der Gewalt bewältigt wird, de-

ren Auswirkungen bis in die Gegenwart reichen 

(siehe „Gaudium et spes“ 21, 26, 29 u. a.) . 

 
Denn wo der gesellschaftliche, politische, wirt-

schaftliche und soziale Friede verletzt wird, z.B. 

 

• in der Ungleichbehandlung, Benachteili-

gung und Diskriminierung von Menschen, 

 

• in feindseligen politischen Auseinanderset-
zungen, 

 

• in der Ungleichverteilung wirtschaftlicher 

Einkommen, Güter und Lebenschancen, 

 

• in persönlichen Lieblosigkeiten und Verlet-

zungen, da wird der Friede gestört.  

 
Wir sollten die Chance nutzen, die mitmensch-

lichen Impulse des Zweiten Vatikanischen Kon-

zils innerhalb der Kirche und für alle Lebensbe-

reiche herauszuarbeiten, zu verstärken und zu 

erweitern. Ein potentielles „Vaticanum III“ 

könnte die mitmenschliche Revision des Konzils 

bringen 

 

• mit der ausdrücklichen Erweiterung des 
Friedensverständnisses um ein eindeutiges 

Bekenntnis zu  den Menschenrechten, 

 

• mit der entschiedenen Absage jeglicher 

Gewaltlegitimation und 

 

• mit der Forderung und Einleitung einer 
nachhaltigen Demokratisierung in allen Le-

bensbereichen, auch in der Kirche. 



 

23 

 

6. 1  Stichworte aus den Konzilsdokumente 

 

Konzilstexte 

�Lexikon für Theologie und Kirche. Das Zweite 

Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete 

und Erklärungen. Lateinisch und Deutsch. 

Kommentare. 3 Bände. Freiburg 1966 - 1968 
 

�Karl Rahner / Herbert Vorgrimler: Kleines 

Konzilskompendium. Alle Konstitutionen, Dek-

rete und Erklärungen des Zweiten Vaticanums 

in der bischöflich beauftragten Übersetzung. 

Freiburg 2008 

 

Die Stellennachweise folgen in Kurzform der 

kirchenoffiziellen Auflistung der Konzilsdoku-

mente: 

 

Kirche  (Die dogmatische Konstitution über die 

Kirche „Lumen gentium“)  

 

Mission  (Das Dekret über die Missionstätigkeit 

der Kirche „Ad gentes“),  

 

Ökumene  (Das Dekret über den Ökumenismus 

„Unitatis redintegratio“)  

 
Bischöfe  (Das Dekret über die Ausbildung der  

Priester „Optatum totius“)  

 

Erziehung  (Die Erklärung über die christliche 

Erziehung „Gravissimum educationis“) 

 

nichtchristliche Religionen  (Die Erklärung über 

das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristli-

chen  Religionen „Nostra aetate“)  
 

Kirche/Welt  (Die pastorale Konstitution über 

die Kirche in der Welt von heute „Gaudium et 

spes“), Mission  (Das Dekret über die Missions-

tätigkeit der Kirche „Ad gentes“),  

 

Religionsfreiheit  (Die Erklärung über die Reli-

gionsfreiheit „Dignitatis humanae“) 

 

 

Ausgewählte Stichworte 

Unter den nachfolgenden Stichworten sind in 

Kurzform die jeweiligen Konzilsdokumente mit 

einigen charakteristischen Textabsätzen ge-

nannt. Am Anfang stehen die Begriffe „Frie-

den“ und „Krieg“. Dem folgen einige weitere 

ausgewählte Begriffe aus diesem inhaltlichen 
Zusammenhang.  

 

Darüber hinaus gehende Begrifflichkeiten sind 

in diesem Zusammenhang ggf. unter den er-

weiterten Sinnkomplexen „Menschenrechte“, 

„Demokratie“ u. ä. in den Registern der Text-

ausgaben zu erschließen, würden aber hier den 

Rahmen sprengen. 

 

Außerdem  ergeben sich aus den Konzilstexten 
immer wieder auch Anklänge an die Friedens-

thematik, auch wenn das Wort „Frieden“ nicht 

ausdrücklich erscheint: z. B. „Achtung“, „Ge-

meinsamkeit“,  „Gemeinschaftlichkeit“, „Ver-

ständnis“ Versöhnung“ u. ä. 

 

Stichworte Frieden 

Kirche 9, 13 

Ökumene 12 

Erziehung 1 
nichtchristl. Religionen 5 

Kirche / Welt 63, 8, 42, 78, 78 

Mission 12 

Religionsfreiheit 7 

Stichworte Krieg 

Kirche / Welt 80, 82 

Stichworte Brüderlichkeit 

Kirche / Welt 84 

Stichworte Dialog 

Kirche / Welt 19, 25, 43, 85, 92, 99 

Stichworte Gerechtigkeit 

Kirche / Welt 63, 66, 72, 77, 78 

Stichworte Gewalt 

Kirche 22 

Kirche / Welt 78 

Religionsfreiheit 3 

Stichworte Kriegsdienstverweigerung 

Kirche / Welt 79 

Stichworte Liebe 

Kirche 42 (Gottes-, Nächstenliebe) 

6. Anhang 



Das Friedensverständnis des Konzils 

24 

 

Kirche / Welt 28, (Andersdenkende) 43 (Mei-

nungsverschiedenheiten), 

Mission 12 (alle Menschen) 

Stichworte Menschenrechte 

Erziehung, Vorw. 6 

nichtchristliche Religionen 5 

Kirche / Welt 21, 26, 29, 41, 42, 59, 73, 76 
Religionsfreiheit 6 

Stichworte Militär 

Bischöfe 43 

Kirche / Welt 79 / 85 

Stichworte Mord 

Kirche / Welt 27 

Stichworte Staat 

Kirche / Welt 69, 73, 74, 75 

Religionsfreiheit 3, 6 

Stichworte Verantwortung 

Kirche / Welt 55, 56, 31 

Stichworte Verteidigung 

Kirche / Welt 79 

Stichworte Waffen 

Kirche / Welt 80, 81 

 

 

6.2  Ausgewählte reformorientierte Kirchen-

gruppen: Adressen und Internetverbindungen  

 
AG Feminismus und Kirche, c/. Cora Müller-

Heinrich, Overbeckstr. 23 - 25, 50823 Köln, T.: 

0221 / 16849820 - www.agfeminismus-und-

kirche.de 

 

Freckenhorster Kreis, c/o Ludger Funke, Fried-

hofsallee 100 A, 47198 Duisburg, T.: 02066 / 

33260 - www.freckenhorster-kreis.de 

 
Institut für Theologie und Politik,  Friedrich-

Ebert-Str. 7, 48153 Münster, T.: 0251 / 524738 

- www.itpol.de 

 

KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche, PF 

650115, 81215 München, T.: 08131 / 260250,  

www.wir-sind-kirche.de 

 

Konzilsväter - über Brigitte Schulze-Walter, T.: 

02534 / 65060, www.konzilsvaeter.de 
 

Leserinitiative Publik-Forum, PF 2010, 61410 

Oberursel, t.: 06171 / 700300, www.publik-

forum.de 

 

Ökumene 2017,  Krusensteiner Weg, 12, 

528247 Ennepetal, T.: 02333 / 631273,  

www.oekumene-2017.de 
 

Ökumenisches Netzwerk Initiative Kirche von 

unten, Oscar-Romero-Haus, Heerstr. 205, 

53111 Bonn, T.: 0228 / 635094, www.ikvu.de 

 

pax christi / Internationale katholische Frie-

densbewegung - Deutsche Sektion, Hedwig-

kirchgasse 3, 10117 Berlin,  T.: 030 / 

200767812, www.paxchristi.de  

 
Pro Konzil - siehe unter Institut für Theologie 

und Politik 

 

Eine sehr hilfreiche aktuelle Übersicht über 

Ländergrenzen hinweg gibt:  

 

Susanne Preglau-Hämmerle (Hg.): Katholische 

Reformbewegungen weltweit. Ein Überblick. 

Innsbruck / Wien 2012 

 
 

6.3  Ausgewählte nichtkirchliche Friedens-

gruppen: Adressen und Internetverbindungen  

 

AG Friedensforschung, Germaniastr. 14, 34119 

Kassel (auch Bundesausschuss Friedensrat-

schlag), 

www.ag-friedensforschung.de  

 
Informationsstelle Militarisierung, 

Hechingerstr. 203, 72072 Tübingen, T.: 07071 / 

49154, 

www.imi-online.de 

 

Netzwerk Friedenskooperative, Römerstr. 88, 

53111 Bonn, T.: 0228 / 692904, 

www.friedenskooperative.de 

 

 

 



 

25 

 

7. Tipps zum Weiterlesen und -forschen 

Aus den umfangreichen Informationen zum Zweiten Vatikanischen Konzil sind hier neben Quellenanga-

ben einige wenige Anregungen zum kontroversen Nachdenken aufgeführt. Damit ist auf keinen Fall ein 

abschließendes Werturteil über eine bestimmte Literatur abgegeben.  

 

Literatur 

Das Konzil - Die Chance für die Kirche. Reprint mit Beiträgen von Karl Rahner: Mut zum Wandel 1965, von 

Andreas Chalapur: Chronik des Zweiten Vatikanischen Konzils 1966, und von Hans Küng: Die sechzehn 

neuen Pfeiler von Sankt Peter 1966. Hrsg. von Wir sind Kirche. München 2010 

 
Kirche, Krieg und Frieden - mit Beiträgen von Albert Fuchs, Matthias Engelke, Dietrich Bäuerle, Ulrich 

Frey. In: Wissenschaft und Frieden - Dossier 65. Bonn August 2010 

 

Knobloch, Stefan: Orientiert sich die katholische Kirche noch am Konzil? Kirche in der Spannung zwischen 

Vergangenheit und Zukunft. Hrsg. von Wir sind Kirche. München 2009 

 

Menschenrechte und Mitbestimmung in der Kirche: mit Beiträgen von Heribert Franz Köck: Menschen-

rechte als Korrektiv des kirchlichen Rechts; Gotthold Hasenhüttl: Mitbestimmung. Welche Kirchenverfas-

sung ist christlich? Hrsg. von Wir sind Kirche. München 2011 
 

Seibel, Wolfgang: Der Anfang vom Ende oder das Ende vom neuen Lied? Das Zweite Vatikanische Konzil 

und die weitere Entwicklung. Hrsg. von Wir sind Kirche 2008 
 



Das Friedensverständnis des Konzils 

26 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 



 

27 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

   

Impressum 

 

Dietrich Bäuerle 
Elfenbuchstr. 8  

34246 Vellmar 
 

 

  
Regionalgruppe Kassel 


