Heinz Josef Algermissen
Bischof von Fulda

Predigt in der HI. Messe am 27. Januar 2007,
17.00 Uhr, in St. Bernhard zu Speyer

Biblische Bezugstexte:
Hiob 30, 20-22, 26+27, 31
Mt 27, 45-54

Am 27. Januar 1945 wurden die Konzentrationslager Auschwitz | und
Auschwitz-Birkenau von sowjetischen Truppen befreit. Heute, 62 Jahre da-
nach, will die Katholische Friedensbewegung Pax Christi ein besonderes
Zeichen der Erinnerung und gegen das Vergessen setzen: Ein Kastchen mit
Erde aus Auschwitz-Birkenau, im Rahmen einer Siihnefahrt nach Auschwitz
im Jahre 1984 von polnischen Freunden als Zeichen der Verséhnung an
Pax Christi Gberreicht, soll in der Pax-Christi-Kapelle bei St. Bernhard einen

dauerhaften Platz bekommen.

Wie kein anderer Ort steht Auschwitz als Symbol fir die planméi3ige Ver-
nichtung des europaischen Judentums. Wenngleich dort auch zehntausen-
de nichtjidischer Menschen in den Gaskammern umkamen, steht der deut-
sche Name flr das polnische Stadtchen Oswiecim deshalb wie kein anderer
fur den grol3ten Genozid in der Geschichte der Menschheit: die Vernichtung

von rund 6 Millionen Juden.



In Auschwitz ist unsere Zivilisation in furchtbarer Weise mit dem Abgrund
ihrer eigenen Moglichkeiten konfrontiert worden. Der Schrecken Uber das
Ausmal} des Bosen, das dort begangen wurde, halt uns bis heute gefangen.
Noch immer haben wir flr dieses Verbrechen, das die hebraische Sprache
als ,Schoa“ bezeichnet, kein angemessenes deutsches Wort gefunden.
Dem bekannten Ausspruch, nach Auschwitz kdnne es keine Dichtung mehr
geben, liegt die Erfahrung dieser Unfahigkeit zugrunde, mit den Mitteln der
Sprache das Geschehen von Auschwitz und dessen andauernde Folgen fir
das Selbstverstandnis des Menschen, fur Zivilisation und Gesellschaft an-
gemessen zu fassen. Gerade die Uberlebenden selbst aber haben sich im-
mer wieder auf die Suche nach einer Sprache begeben, die diesem

Menschheitsverbrechen Ausdruck verleihen konnte.

Unser Volk hat lange gebraucht, um sich der Verantwortung fir das monst-
rose Verbrechen zu stellen, das von Deutschen und im deutschen Namen
begangen wurde. Bis heute sind Mechanismen der Verdrangung wirksam.
Zweifellos ist es richtig, die Vorstellung einer Kollektivschuld abzulehnen.
Wahr ist aber auch, dal3 sich weit mehr Deutsche personlich schuldig ge-
macht haben, als ihre Mitschuld einzustehen bereit waren. Schuld tragen
nicht allein die Tater vor Ort und die politische Fuhrung. In verschiedenem
Grad haben auch die Mitlaufer und alle diejenigen, die weggesehen haben,

Mitschuld auf sich geladen.

Dieser 27. Januar hat seine Bedeutung nicht als Chiffre fur alles vom Men-
schen am Menschen je vollzogene Unheil. Dieses Datum zu begehen, ist
uns eine Verpflichtung, die daher rthrt, daf3 wir uns konkret als Christinnen
und Christen erinnern. Wir handeln als solche, die nicht davon lassen kon-
nen, Menschengeschichte immer auch vor das Angesicht Gottes zu stellen

in aller Ratlosigkeit und mitunter ohne Antwort.



Vielleicht liegt die Hauptaufgabe christlicher Erinnerung darin, die Wunden
offen zu halten, nicht zu versuchen, das Unvorstellbare plausibel zu ma-
chen, den Abgrund zuzuschitten. Und vielleicht folgt daraus, dal3 christliche
Erinnerung letztlich unspektakular Widerstand leistet gegen eine schlei-
chende kulturelle Amnesie, in der es nur noch Siegertypen geben darf und
keine Opfer mehr vorkommen kdnnen. Anders gesagt: Wenn namhafte
Theologen heutzutage als Charakteristikum unserer Gesellschaft die Got-
tes-Amnesie, die Gottvergessenheit, ausmachen, bedeutet das nicht auch,
dafl3 dort, wo Gott vergessen wird, auch der Mensch, der erniedrigt, entwdir-

digt und entmenschlicht wurde, vergessen ist?

Ein solches Erinnern aus dem Glauben an einen mitleidenden Gott weil3
auch um die dunklen Seiten Gottes, die nicht einfach erklart werden kén-
nen. Der Schrei des Gottessohnes am Kreuz: ,Mein Gott, mein Gott, warum
hast du mich verlassen?” (Mt 27, 46) wurde nicht unmittelbar beantwortet.
Die Frage des Karfreitags trifft sich mit so vielen Fragen der Menschen in
Verzweiflung und Angst. Seitdem kénnen wir mit unseren furchtbaren offe-
nen Fragen leben — in der Hoffnung, dal? sie im Licht des Ostermorgens be-

antwortet werden.

Christliches Erinnern lebt letztlich aus der Hoffnung, daf3 nur Gott selbst die
Tranen abwischen kann und dal3 nur ER selbst am Ende Richter ist. Es ist
jene Hoffnung, die uns heil3t, den Blick auf den Gekreuzigten zu richten —

trotz allem.

Dennoch, liebe Schwestern und Brider im Glauben, stellt sich auch unserer
Kirche die Frage von Mitverantwortung. Das Schuldbekenntnis der katholi-

schen Kirche, vor aller Welt am 12. Marz 2000 von Papst Johannes Paul Il.



ausgesprochen, enthalt auch das ,Schuldbekenntnis im Verhaltnis zu Isra-
el“: ,Lal} die Christen der Leiden gedenken, die dem Volk Israel in der Ge-
schichte auferlegt wurden. Lal3 sie ihre Siinden anerkennen, die nicht weni-
ge von ihnen gegen das Volk des Bundes und der Verheil3ung begangen

haben.*

Wahrend seiner anschlie3enden Pilgerreise nach Israel hat der Papst am
23. Marz 2000 in der Gedenkstétte Yad Vashem dieses Bekenntnis vertieft
und es dann symbolkraftig an der Klagemauer hinterlegt: ,Als Bischof von
Rom und Nachfolger des Apostels Petrus versichere ich dem jidischen
Volk, daf? die katholische Kirche, motiviert durch das biblische Gesetz der
Wahrheit und der Liebe und nicht durch politische Uberlegungen, tiefste
Trauer empfindet tber den Hal3, die Verfolgungen und alle antisemitischen
Akte, die jemals irgendwo gegen Juden von Christen veribt wurden. Die
Kirche verurteilt Rassismus in jeder Form als eine Leugnung des Abbildes

Gottes in jedem menschlichen Wesen (Gen 1, 26).”

Diese Symbole der Versbéhnung von Papst Johannes Paul Il. sind zu einer
Quelle der Erneuerung geworden. Und am 15. Januar 2005 sagte der Papst
in seiner Botschaft zum 60. Jahrestag der Befreiung des Konzentrationsla-
gers Auschwitz: ,Dieser Versuch, ein ganzes Volk planmé&Rig zu vernichten,
liegt wie ein Schatten tber Europa und der ganzen Welt; es ist ein Verbre-
chen, das fur immer die Geschichte der Menschheit befleckt. Heute zumin-
dest und fur die Zukunft gelte dies als Mahnung: Man darf nicht nachgeben
gegenuber den Ideologien, die die Moglichkeit rechtfertigen, die Menschen-
wirde aufgrund der Verschiedenheit von Rasse, Hautfarbe, Sprache oder

Religion mit FURRen zu treten.”



Wenn wir nun heute, liebe Schwestern und Brider von Pax Christi, Erde
aus Auschwitz-Birkenau als Zeichen gegen das Vergessen in die Pax-
Christi-Kapelle in Speyer bringen, ist das fir mich nicht nur eine Mahnung
zur permanenten Aufarbeitung der jingsten Vergangenheit, sondern ebenso
eine deutliche Frage, wie nachhaltig Deutschland und Europa aus der alle
Mal3en Ubersteigenden Katastrophe gelernt haben. Immer wieder flackert
der Antisemitismus auf. Auch in unserem Land wird er wieder sichtbarer. So
liegt weiterhin ein langer Weg der Lauterung und der Auseinandersetzung
vor uns. Gehen wir ihn miteinander! Aus der Tiefe des Schmerzes und des
Leides ruft das Herz der Glaubigen: ,Ich aber, Herr, ich vertraue auf dich,
ich sage: Du bist mein Gott.“ (Ps 31, 14). Amen.



