
 1 

 Heinz Josef Algermissen 
 Bischof von Fulda 
 
  
 
 

Predigt in der Hl. Messe am 27. Januar 2007, 

17.00 Uhr, in St. Bernhard zu Speyer 

 

 

Biblische Bezugstexte: 

Hiob 30, 20-22, 26+27, 31 

Mt 27, 45-54 

 

 

Am 27. Januar 1945 wurden die Konzentrationslager Auschwitz I und 

Auschwitz-Birkenau von sowjetischen Truppen befreit. Heute, 62 Jahre da-

nach, will die Katholische Friedensbewegung Pax Christi ein besonderes 

Zeichen der Erinnerung und gegen das Vergessen setzen: Ein Kästchen mit 

Erde aus Auschwitz-Birkenau, im Rahmen einer Sühnefahrt nach Auschwitz 

im Jahre 1984 von polnischen Freunden als Zeichen der Versöhnung an 

Pax Christi überreicht, soll in der Pax-Christi-Kapelle bei St. Bernhard einen 

dauerhaften Platz bekommen. 

 

Wie kein anderer Ort steht Auschwitz als Symbol für die planmäßige Ver-

nichtung des europäischen Judentums. Wenngleich dort auch zehntausen-

de nichtjüdischer Menschen in den Gaskammern umkamen, steht der deut-

sche Name für das polnische Städtchen Oswiecim deshalb wie kein anderer 

für den größten Genozid in der Geschichte der Menschheit: die Vernichtung 

von rund 6 Millionen Juden. 

 



 2 

In Auschwitz ist unsere Zivilisation in furchtbarer Weise mit dem Abgrund 

ihrer eigenen Möglichkeiten konfrontiert worden. Der Schrecken über das 

Ausmaß des Bösen, das dort begangen wurde, hält uns bis heute gefangen. 

Noch immer haben wir für dieses Verbrechen, das die hebräische Sprache 

als „Schoa“ bezeichnet, kein angemessenes deutsches Wort gefunden. 

Dem bekannten Ausspruch, nach Auschwitz könne es keine Dichtung mehr 

geben, liegt die Erfahrung dieser Unfähigkeit zugrunde, mit den Mitteln der 

Sprache das Geschehen von Auschwitz und dessen andauernde Folgen für 

das Selbstverständnis des Menschen, für Zivilisation und Gesellschaft an-

gemessen zu fassen. Gerade die Überlebenden selbst aber haben sich im-

mer wieder auf die Suche nach einer Sprache begeben, die diesem 

Menschheitsverbrechen Ausdruck verleihen könnte. 

 

Unser Volk hat lange gebraucht, um sich der Verantwortung für das monst-

röse Verbrechen zu stellen, das von Deutschen und im deutschen Namen 

begangen wurde. Bis heute sind Mechanismen der Verdrängung wirksam. 

Zweifellos ist es richtig, die Vorstellung einer Kollektivschuld abzulehnen. 

Wahr ist aber auch, daß sich weit mehr Deutsche persönlich schuldig ge-

macht haben, als ihre Mitschuld einzustehen bereit waren. Schuld tragen 

nicht allein die Täter vor Ort und die politische Führung. In verschiedenem 

Grad haben auch die Mitläufer und alle diejenigen, die weggesehen haben, 

Mitschuld auf sich geladen. 

 

Dieser 27. Januar hat seine Bedeutung nicht als Chiffre für alles vom Men-

schen am Menschen je vollzogene Unheil. Dieses Datum zu begehen, ist 

uns eine Verpflichtung, die daher rührt, daß wir uns konkret als Christinnen 

und Christen erinnern. Wir handeln als solche, die nicht davon lassen kön-

nen, Menschengeschichte immer auch vor das Angesicht Gottes zu stellen 

in aller Ratlosigkeit und mitunter ohne Antwort. 



 3 

 

Vielleicht liegt die Hauptaufgabe christlicher Erinnerung darin, die Wunden 

offen zu halten, nicht zu versuchen, das Unvorstellbare plausibel zu ma-

chen, den Abgrund zuzuschütten. Und vielleicht folgt daraus, daß christliche 

Erinnerung letztlich unspektakulär Widerstand leistet gegen eine schlei-

chende kulturelle Amnesie, in der es nur noch Siegertypen geben darf und 

keine Opfer mehr vorkommen können. Anders gesagt: Wenn namhafte 

Theologen heutzutage als Charakteristikum unserer Gesellschaft die Got-

tes-Amnesie, die Gottvergessenheit, ausmachen, bedeutet das nicht auch, 

daß dort, wo Gott vergessen wird, auch der Mensch, der erniedrigt, entwür-

digt und entmenschlicht wurde, vergessen ist? 

 

Ein solches Erinnern aus dem Glauben an einen mitleidenden Gott weiß 

auch um die dunklen Seiten Gottes, die nicht einfach erklärt werden kön-

nen. Der Schrei des Gottessohnes am Kreuz: „Mein Gott, mein Gott, warum 

hast du mich verlassen?“ (Mt 27, 46) wurde nicht unmittelbar beantwortet. 

Die Frage des Karfreitags trifft sich mit so vielen Fragen der Menschen in 

Verzweiflung und Angst. Seitdem können wir mit unseren furchtbaren offe-

nen Fragen leben – in der Hoffnung, daß sie im Licht des Ostermorgens be-

antwortet werden. 

 

Christliches Erinnern lebt letztlich aus der Hoffnung, daß nur Gott selbst die 

Tränen abwischen kann und daß nur ER selbst am Ende Richter ist. Es ist 

jene Hoffnung, die uns heißt, den Blick auf den Gekreuzigten zu richten – 

trotz allem. 

 

Dennoch, liebe Schwestern und Brüder im Glauben, stellt sich auch unserer 

Kirche die Frage von Mitverantwortung. Das Schuldbekenntnis der katholi-

schen Kirche, vor aller Welt am 12. März 2000 von Papst Johannes Paul II. 



 4 

ausgesprochen, enthält auch das „Schuldbekenntnis im Verhältnis zu Isra-

el“: „Laß die Christen der Leiden gedenken, die dem Volk Israel in der Ge-

schichte auferlegt wurden. Laß sie ihre Sünden anerkennen, die nicht weni-

ge von ihnen gegen das Volk des Bundes und der Verheißung begangen 

haben.“ 

 

Während seiner anschließenden Pilgerreise nach Israel hat der Papst am 

23. März 2000 in der Gedenkstätte Yad Vashem dieses Bekenntnis vertieft 

und es dann symbolkräftig an der Klagemauer hinterlegt: „Als Bischof von 

Rom und Nachfolger des Apostels Petrus versichere ich dem jüdischen 

Volk, daß die katholische Kirche, motiviert durch das biblische Gesetz der 

Wahrheit und der Liebe und nicht durch politische Überlegungen, tiefste 

Trauer empfindet über den Haß, die Verfolgungen und alle antisemitischen 

Akte, die jemals irgendwo gegen Juden von Christen verübt wurden. Die 

Kirche verurteilt Rassismus in jeder Form als eine Leugnung des Abbildes 

Gottes in jedem menschlichen Wesen (Gen 1, 26).“ 

 

Diese Symbole der Versöhnung von Papst Johannes Paul II. sind zu einer 

Quelle der Erneuerung geworden. Und am 15. Januar 2005 sagte der Papst 

in seiner Botschaft zum 60. Jahrestag der Befreiung des Konzentrationsla-

gers Auschwitz: „Dieser Versuch, ein ganzes Volk planmäßig zu vernichten, 

liegt wie ein Schatten über Europa und der ganzen Welt; es ist ein Verbre-

chen, das für immer die Geschichte der Menschheit befleckt. Heute zumin-

dest und für die Zukunft gelte dies als Mahnung: Man darf nicht nachgeben 

gegenüber den Ideologien, die die Möglichkeit rechtfertigen, die Menschen-

würde aufgrund der Verschiedenheit von Rasse, Hautfarbe, Sprache oder 

Religion mit Füßen zu treten.“ 

 



 5 

Wenn wir nun heute, liebe Schwestern und Brüder von Pax Christi, Erde 

aus Auschwitz-Birkenau als Zeichen gegen das Vergessen in die Pax-

Christi-Kapelle in Speyer bringen, ist das für mich nicht nur eine Mahnung 

zur permanenten Aufarbeitung der jüngsten Vergangenheit, sondern ebenso 

eine deutliche Frage, wie nachhaltig Deutschland und Europa aus der alle 

Maßen übersteigenden Katastrophe gelernt haben. Immer wieder flackert 

der Antisemitismus auf. Auch in unserem Land wird er wieder sichtbarer. So 

liegt weiterhin ein langer Weg der Läuterung und der Auseinandersetzung 

vor uns. Gehen wir ihn miteinander! Aus der Tiefe des Schmerzes und des 

Leides ruft das Herz der Gläubigen: „Ich aber, Herr, ich vertraue auf dich, 

ich sage: Du bist mein Gott.“ (Ps 31, 14). Amen. 

 


