
 1

Vom Zweiten Weltkrieg bis zum Unruhestand 
 

Interview mit Andreas Schillo anläßlich seines  80. Geburtstags 
(Walberberg, 17.2.2001) 

 
H: Heinz Werner Wessler 
A: Andreas Schillo 
 
H: Kannst Du Dich noch gut an Dein Elternhaus erinnern? 
 
A: Sicher, das kann ich noch. Mein Vater ist Schlosser gewesen beim Elektrizitätswerk - 
später  RWE - in Trier, ich bin in einem richtigen Arbeiterhaushalt als Ältester von sechs 
Kindern groß geworden. 
 
H: Wart Ihr damals so eine richtige katholische Familie? 
 
A: (lacht) Eine schwierige Frage. Mein Vater war katholisch, aber immer Sozialdemokrat 
und lebte in der Spannung zwischen der Zentrumspartei, die Trier beherrschte, und seiner 
sozialen Einstellung. 
 
H: Gab es deswegen auch Anfeindungen von außen? 
 
A: Sicher, mein Vater hat bis an sein Lebensende daran getragen, dass ihm ein Geistlicher 
gesagt hatte, er hätte als Arbeiter - mein Vater war damals Stadtrat in Trier -  nicht das 
Recht zu sprechen. Das war offene Diskriminierung. Dass ein Arbeiter im Stadtrat saß und 
sich für die Interessen der Arbeiterschaft einsetzte, erschien dem Geistlichen nicht ver-
tretbar. Meinen Vater hat das in der Seele verletzt, dass ein Geistlicher ihn derart zurecht-
gewiesen hatte. 
 
H: Wurde in Eurer Familie damals über Politik gesprochen? 
 
A: Sicher wurde bei uns aktiv politisch diskutiert. Mein Vater war von Anfang an im Be-
triebsrat des Elektrizitätswerkes, er war ja immer engagiert. Ich entsinne mich, dass er 
1933, als die Nazis an die Macht kamen, sagte: In sechs Jahren haben wir Krieg. Da war ich 
damals ganz verwundert, als er das sagte. 
 
H: Warst Du selbst Anfang der dreißiger Jahre schon in einem katholischen Jugendverband? 
 
A: Ich bin mit elf Jahren Mitglied der Jungschar geworden. Wir hatten einen Führer, wir 
hatten Heimabende, Lieder, erzählten uns wunderschöne Geschichten, sind gewandert. 
Wir haben uns in einem Heim in der Gemeinde Christkönig in Trier-West getroffen, in dem 
sich damals noch alle möglichen Jugendverbände trafen - Rote Falken, Moselstern usw., 
von allen Richtungen, es gab da überhaupt keine Probleme, keine Berührungsängste. Unter 
den vielen Eindrücken, die ich damals mitbekam, war einer entscheidend. Wir hatten einen 
charismatischen Pfarrer - er hieß Engelbert Engel und sein Name sprach für sein Wesen. 
Vor allem seine Einführung zur ersten heiligen Kommunion hat mich als Kind sehr stark 
beeindruckt. Ich kann sagen, dass ich dadurch eine innere Beziehung zu Christus, der sich 
selbst im Brot austeilt, gewonnen habe. 
 
H: Es ging Dir also damals nicht so wie vielen Erstkommunionskindern heute, denen die 
Geschenke vielleicht mehr bedeuten als die Sache selbst? 
 
A: Nein. Das war für mich ein bestimmendes Ereignis. Es hat sich sogar nachher dahinge-
hend ausgewirkt, dass ich einmal meinte, Priester werden zu können oder sollen. Das hat 
sich dann im Leben nachher erledigt, ich habe mich in einem inneren Prozess dann ent-
schieden, dass das nicht das Geeignete für mich ist. 
 



 2

H: Hast Du Dich dagegen entschieden, als Du Deine zukünftige Frau kennen gelernt hast? 
 
A: Nein, viel früher. Wir waren vom Ferienkinderhilfswerk einmal in Schönstatt in den 
Ferien und einmal in Waldbreitbach an der Wied. Bei der Begegnung mit den Schönstät-
tern, damals mit Pater Kestner, da war ein Punkt, bei dem ich diese Idee hatte und mich 
fragte, ob es nicht eine Aufgabe für mich wäre, Geistlicher zu werden. 
 
H: Wie hat die Entwicklung nach 1933 in Deutschland in Dein Leben hineingewirkt? 
 
A: In der Schule wurde immer für die Hitlerjugend geworben, einmal im Monat kam der 
Unterbannführer. Da mussten alle Schüler kommen, die noch nicht in der HJ waren. Als 
katholische Jugend waren wir sogar übermütig, wir fühlten uns stark und haben den noch 
verspottet - was ja nicht ganz schön war. Wir hielten es gar nicht für nötig, in die HJ zu 
gehen. Aber dann kam mein Vater einmal zu mir und sagte, Du, beim Werk wollen sie jetzt 
eine Siedlung machen, da möchte ich gerne mitmachen. Damals hatte der Ortsgruppenlei-
ter mehr zu sagen als der Werksdirektor. Mein Vater sagte zu mir, geh'  mal zur HJ hin, 
guck' Dir das mal an. Ich bin dann tatsächlich einmal hingegangen. Der eine Abend hat mir 
gereicht, da bin ich nie mehr gewesen.  Das Ganze bestand aus Antreten, Meldung machen 
usw., da hatte ich von der katholischen Jugend her eine ganz andere Erfahrung. Mein Vater 
hat das akzeptiert, er hätte bei einer solchen Sache niemals Druck auf mich ausgeübt. 
 
H: Wie war denn Deine Einstellung zum Krieg? 
 
A: Als die katholische Jugend verboten wurde, bin ich mit dem Jungborn bekannt gewor-
den. Jungborn, das waren werktätige, abstinente Jugendliche, im Quickborn waren die 
studierenden und studierten Jugendlichen. Wir sind nicht besonders aufgefallen, weil die 
Nazis von unserer Existenz nichts wussten, die Bischöfe auch nicht. Wir haben auch Fahrten 
gemacht und eine dieser Fahrten vor dem Krieg führte nach Frankfurt. Da haben wir 
intensiv über politische Fragen diskutiert. Wir stellten uns damals die Frage, ob man als 
Christ diesem Nazi-Regime dienen darf, das sichtbar nicht-christlich und sogar verbreche-
risch war. Ich war damals 18 Jahre alt, aber die Konsequenz war uns allen klar. Man musste 
ziemlich viel durch machen, wenn man den Kriegsdienst verweigerte. Deshalb war die 
Angst zu groß. Auf der andern Seite war ich getröstet oder beruhigt durch die Meinung der 
offiziellen katholischen Kirche. Da hieß es, der Staat weiß am besten warum Krieg geführt 
werden muss und wir müssen dann folgen, man hat zu gehorchen. Eigenständige Meinungen 
galten dann als "irriges Gewissen". 
 
H: Und das hattet ihr damals internalisiert? 
 
A: Dazu will ich etwas sagen, ich habe damals einen Brief von einem Pfarrer Laros aus der 
Nähe von Koblenz gelesen, das war einer, der Briefe an die Soldaten geschrieben hat. In 
einem solchen Brief stand, die Regierung wüsste das besser und wir müssten gehorchen. 
 
H: Wie stand es damals mit der Schule und den beruflichen Ambitionen? 
 
A: Ich habe mit 14 Jahren Zimmermann gelernt, drei Jahre lang. Mit 17 bin ich auf die 
Bauschule gegangen, da bin ich zum ersten Mal in eine Nazi-Organisation eingetreten, den 
NS-Studentenbund. Da musste ich sozusagen Mitglied werden, das ging gar nicht anders. In 
diesem Zusammenhang bin ich an ein Heft gekommen, in dem die Taktik der Nazis scho-
nungslos offengelegt wurde. Das hatte mir der Führer dort gegeben, weil er mich für 
besonders vertrauenswürdig hielt. Ich habe dieses Heft an den Pfarrer gegeben und ihn 
gebeten, es an den Bischof weiterzugeben, damit der Bischof informiert ist, was wir von 
den Nazis zu erwarten hatten. Ich habe dann nichts mehr davon gehört. 
 
H: Da hast Du dann schon genauso gearbeitet, wie Du das bis heute bei pax christi tust. - 
Du warst bei Kriegsbeginn also auf der Bauschule? 
 



 3

A: Ja, ich habe dann im Februar 1940 mein Examen als Bauingenieur gemacht. Dann habe 
ich bei einer Baufirma am Westwall gearbeitet und bin am 1. August 1941 eingezogen 
worden. 
 
H: Kanntest Du Deine zukünftige Frau damals schon? 
 
A: Ja, ich habe meine Frau durch den Jungborn kennen gelernt. Unsere Führerin in Trier 
hatte vorher eine Mädchengruppe in Friesdorf-Bad Godesberg gehabt, wo meine Frau 
herkam. Wir haben dann gemeinsame Fahrten gemacht, zum Beispiel nach Maria Laach. 
Wir haben uns als Bruder und Schwester betrachtet, die Liebe hat sich erst langsam 
entwickelt. Am 1. März 1942 haben wir uns in Köthen verlobt, wo ich als Soldat war. Ich 
bin dann nach Russland gekommen, meine Frau nach Holland. Sie war auch eingezogen, als 
Luftnachrichtenhelferin. Wir wollten zunächst nach dem Krieg heiraten, aber als dann der 
Krieg so lange dauerte, haben wir uns 1944 entschlossen, zu heiraten. Da war der Krieg 
schon verloren, meine Einheit zog sich von Russland nach Rumänien zurück. Ich war bei 
den Luftnachrichten, ausgebildet als Hochfrequenz-Mechaniker für ein - wie man heute 
sagt - Radargerät. Immerhin hatte ich das Glück, dass ich keinen Schuss abzugeben brauch-
te. Da konnte ich auch nichts für, aber es war doch angenehmer. Meine Frau und ich 
hatten die große Sorge, dass die Nazis den Krieg gewinnen könnten und wir waren beide 
glücklich, das kann ich sagen, dass wir den Krieg verloren haben.  
 
H: Wie ging es nach der Kapitulation weiter? 
 
A: Ich bin dann von den Amerikanern freigelassen worden und am 6. Juli 1945 in Bad 
Godesberg angekommen, da war meine Frau auch schon wieder zuhause und wir haben ein 
neues Leben begonnen. Ich habe auch gleich Arbeit bekommen. Es war eine Art Orientie-
rungsphase, die Aufarbeitung des Krieges war dann für alles Weitere ent-scheidend. Wir 
waren furchtbar erschrocken über die Verbrechen der Nazis, das hätten wir uns in dieser 
Weise in unseren Gehirnen nun doch nicht ausdenken können. 
 
H: Hattest Du im Krieg nichts von solchen Verbrechen gehört und gesehen? 
 
A: Ich habe einmal eine Kolonne von Juden gesehen, die vorbei geschleppt wurde. Ich habe 
auch einmal etwas von Vergasungen gehört, von einem anderen Soldaten, aber das habe 
ich irgendwie nicht realisieren können, so möchte ich das einmal ganz nüchtern ausdrü-
cken. Nach dem Krieg waren wir tief beschämt über das Ausmaß der Verbrechen. 
 
H: Von Vergasungen hat man also als Wehrmachtssoldat durchaus etwas erfahren? 
 
A: Ich weiß nicht, wie es anderen ging. Ich erinnere mich noch: Ich habe mit einem Solda-
ten zwei Stunden auf Posten gestanden. Das war so ein unangenehmer Typ, ich war froh, 
als die zwei Stunden herum waren. Und dieser Soldat hat mir dauernd erzählt, dass sie mit 
LKWs Juden transportiert und dann die Gase in das Auto geleitet haben. Die Menschen 
waren tot. Ich habe das fast nicht ausgehalten, aber nachher habe ich das nicht in den 
Zusammenhang gebracht. Ich muss auch sagen, der Krieg war so über uns gekommen, man 
war noch jung und hat sich am Leben gefreut. Ich hatte einen Kameraden, einen älteren 
Freund aus Wien, der vor kurzem gestorben ist, der hat schon damals furchtbar unter dem 
Krieg gelitten. Ich habe ihm damals einmal erzählt, wie toll das Gerät mit der Hochfre-
quenz ist, da sagte er zu mir: Etwas, das dem Krieg dient, das lobst Du so? Ich selbst war 
zu jung damals, um das so zu empfinden. 
 
H: Das kam dann erst nach dem Krieg? 
 
A: Ja. Meine Frau und ich, wir haben uns nach dem Krieg gesagt, das ist eine Schande, dass 
ein kulturell hochstehendes Land wie unser Land und auch noch ein christliches Land eine 
solche Katastrophe herbeiführt. Wir haben uns gesagt, dass man alles tun muss, damit so 
etwas nicht wieder passiert, das war unser gemeinsames Ziel, das bindet uns heute noch. 



 4

 
H: Vor pax christi stand ja noch Deine Arbeit in der damaligen CDU. 
 
A: (lacht) Das darfst Du erzählen. Also, der Pastor kam und sagte, Herr Schillo, da wird 
eine neue Partei gegründet, wollen Sie da nicht hingehen? Da habe ich gesagt, gut, sicher. 
 
H: Damals hast Du Dir also von Pastoren noch etwas sagen lassen? 
 
A: Ich lasse mir immer noch etwas sagen. Also, da sind wir hingegangen. Wir haben dann 
den Ortsverein gegründet. Damals - 1946 - war die CDU ja noch eine sozialistische Partei, 
das war ja etwas anderes. 1952 bin ich dann aus zwei Gründen ausgetreten. Einmal war 
etwas mit dem Landtagskandidaten manipuliert worden, trotz unserer Bedenken ist der 
Mann gewählt worden. Zum anderen war da das Thema Wiederaufrüstung, die sich so 
langsam herausschälte. 
 
H: Warst Du damals schon Pazifist? 
 
A: Ja, sicher. Ich bin durch die Auseinandersetzung mit dem Evangelium zu der Überzeu-
gung gekommen, man darf keinen Krieg führen, man darf nicht töten. Da war mir plötzlich 
klar, dass ich nie mehr wieder eine Waffe in die Hand nehmen würde. 
 
H: Würdest Du dich als radikalen Pazifisten bezeichnen? 
 
A: Ich bin ein radikaler Pazifist aus dem Geist des Evangeliums. So habe ich mich seit 
damals immer verstanden. Es gibt ja auch politische Pazifisten, die sagen, die Situation ist 
so, dass die Macht in den Händen derer ist, die Unrecht erzeugen. Das kann ich auch 
verstehen, aber für mich ist der Zusammenhang, die Nachfolge Christi entscheidend. 
Später haben mich dann Hildegard und Jean Goss sehr beeinflusst. 
 
H: Wann ist Dein Kontakt zu pax christi entstanden? 
 
A: Wir haben 1957 die erste Gruppe in Bonn gegründet, aber schon 1948 war ich zu einem 
Besuch bei meinen Eltern in Trier, die ich nach dem Krieg noch nicht gesehen hatte. Da 
war eine Veranstaltung mit Bischof Theas [Bischof von Lourdes, Gründer von pax christi], 
in der er vor einem großen Publikum und vor Offizieren der französischen Besatzungsarmee 
eine Rede hielt. Damals war ich fasziniert, weil er seine Hand ausstreckte und sagte, ich 
bitte Sie, die Deutschen, um Vergebung für alles, was wir Franzosen Ihnen im Laufe der 
Geschichte angetan haben und was Ihnen unsere Soldaten heute noch antun. Traurig war 
ich, dass der Trierer Bischof mit einer Pflaume - so muss ich sagen - geantwortet hat. Er 
sagte, die Franzosen können Ihr Herz über die Barriere werfen, aber wir Deutschen sind ja 
viel kühler, wir brauchen erst einmal politische Gleichberechtigung. Das war Bischof Rudolf 
Bornewasser, der war deutsch-national, ich kannte ihn von der Jugend her. Das hat mich 
nicht so sehr verwundert, ich kannte seine Einstellung. Er war ja auch mit von Papen und 
anderen Leuten ziemlich einer Meinung gewesen. 
 
H: Diese Episode mit Bischof Theas spielte für Dich eine wichtige Rolle. Wie kam es dann 
zur Gründung der Bonner Gruppe? 
 
A: pax christi war von Frankreich her kommend eine Bewegung die sagte, wir müssen für 
den Frieden beten, wir müssen Versöhnung erreichen und Fremdheit abbauen. pax christi 
war damals wirklich von dem Namen "Frieden Christi" her erfüllt. Wir in Bonn haben uns 
aus Leuten vom Quickborn und von den Alten Kreuzfahrern zusammengesetzt, die dann in 
der Deutschen Volkschaft schon gemeinsam gewesen waren - ich selbst war auch mit aktiv 
dabei. Wir haben dann eine pax christi-Gruppe begründet. Pater Manfred Hörhammer 
wurde dann eingeladen, er kam 1957 zu unserer ersten Veranstaltung nach Bonn. Er hat 
damals gesagt, hier in Bonn ist eine politische Küche, da wird vieles angerührt, da sind 
viele Köche, da muss pax christi beten und für den Frieden arbeiten, das war so die 



 5

Intention damals. 
 
H: Die Gründung von pax christi war ja damals auch weniger pazifistisch motiviert, sie war 
ja auch eine Reaktion auf den Pazifismus der anderen. 
 
A: Ich weiß nicht, wir haben damals nicht so sehr die Grundfrage nach der pazifistischen 
Einstellung diskutiert und besprochen, wir haben einfach gesagt, man muss für Frieden und 
Versöhnung arbeiten und haben beschlossen, dass wir uns einmal im Monat zu einer Ge-
meinschaftsmesse treffen. Da sollte dann jeweils ein Priester aus einem anderen Land 
zelebrieren und anschließend über sein Land berichten. Das Motto war "Fremdheit abbauen 
- Andere kennen lernen". 
 
H: Gefällt die pax christi der fünfziger Jahre besser als pax christi im neuen Jahrtausend? 
 
A: Ich bin durch so viele Sachen gewandelt und geführt worden, so dass ich mir eine solche 
Frage eigentlich gar nicht stelle. 
 
H: In Bonn gab es damals einige prominente pax christi-Mitglieder. 
 
A: Frau Dr.Bärmann, meine Vorgängerin als Bistumsstellenleiterin, hatte eine ganze Menge 
Leute als Mitglieder geworben. Da waren CDU-Leute und andere dabei, da waren Leute von 
der DFU [Deutsche Friedens-Union] - Klara-Maria Fassbinder und solche Leute, und wir 
hatten auch Peter Nellen von der SPD - er war von der CDU übergewechselt. Es war eigent-
lich damals noch kein direktes politisches Engagement da, man war eben für den Frieden, 
für den man betete, und man war dafür, Fremdheit abzubauen. 
 
H: Kam das politische Engagement und der "Linksruck" dann mit der Studentenrevolte? 
 
A: Wir haben irgendwie erkannt, dass das Beten für sich allein nicht hilft und dass auch die 
Begegnung nicht ausreicht. Wir haben erkannt, dass man sich politisch aktiv einschalten 
muss. Ich persönlich habe die damalige Zeit positiv empfunden. Ehmke war damals Staats-
minister im Bundeskanzleramt, ich erinnere mich noch, wie er mit Studenten diskutiert 
hat. Er sagte in diesem Rahmen, die Verfassung ist phantastisch, aber die Praxis ist das 
Problem. Da sagte jemand, er wollte wohl eine Pastoraldemokratie. Dieses Unbehagen 
damals, das war deutlich zu spüren und das war auch gut so. Uns wurde damals klar, dass 
wir politischer werden müssen. Dadurch wurde auch die Frage der Gewaltfreiheit, der 
aktiven Gewaltfreiheit durchdacht und gemeinsam erörtert.  
 
H: War pax christi bis dahin sozusagen politisch naiv? 
 
A: Ich für meine Person war von Anfang an politisch aktiv. Ich bin ja auch gewerk-
schaftlich immer aktiv gewesen, ich hatte immer den Eindruck, das Engagement für 
Arbeitnehmer und für die Benachteiligten allgemein ist ein Stück Friedensarbeit. Deshalb 
habe ich mich auch auf allen meinen Stellen im Berufsleben gewerkschaftlich betätigt und 
war im Personalrat, das habe ich als ein Stück Friedensarbeit im eigenen Betrieb angese-
hen. 
 
H: Wie bist Du nach Deinem Austritt aus der CDU darauf gekommen, in die SPD einzutre-
ten? 
 
A: Ich habe nach meinem Austritt aus der CDU lange Zeit mit der Gesamtdeutschen Volks-
partei (GVP) von Gustav Heinemann sympathisiert, bin aber nicht Mitglied geworden. Ich 
habe dann aber erkannt, dass das Wählen der GVP nichts nützt, wenn man politisch etwas 
verändern will, weil man damit die CDU stärkt. Dann habe ich angefangen, aus politischen 
Gründen die SPD zu wählen. Als Sprecher der Bonner pax christi-Gruppe wollte ich auch 
nicht als Parteimitglied hervortreten und habe aus Rücksicht auf diese Arbeit auf den 
Eintritt in die SPD verzichtet. Ich bin erst in die SPD eingetreten, als Willy Brandt 1969 



 6

unter dem Motto antrat, "Mehr Demokratie wagen". Ich bin damit auch dem Votum von 
Nell-Breuning gefolgt, der gesagt hat, das Godesberger Programm der SPD wäre mit seinem 
sozialen Teil von allen Parteiprogrammen der Bergpredigt am nächsten. Dem konnte ich 
mich anschließen, weil die SPD damals die marxistische Grundlage verlassen hat, vorher 
wäre ich nicht eingetreten. Der Wille von Willy Brandt, die Verkrustungen des Antikommu-
nismus aufzubrechen und seine Ostpolitik haben mich überzeugt. Als Brandt in Polen den 
Kniefall vollzog, war ich wirklich innerlich dabei.   
 
H: Bei pax christi hat sich in diesen Jahren viel verändert, auch marxistisches Vokabular 
trat in Erscheinung. 
 
A: Ich bin eigentlich nie ein Gegner des Marxismus oder von Karl Marx gewesen. Ich habe 
Karl Marx als jemand eingeschätzt, der es in hervorragender Weise fertig gebracht hat, die 
Ausbeutung des Menschen zu analysieren. Was mich vom Marxismus abgetrennt hat waren 
seine Schlüsse auf den Materialismus, das habe ich für falsch gehalten. Deshalb habe ich 
Verständnis für das, was die Hoffnung der Marxisten war. Auf der anderen Seite habe ich 
deutlich gesehen, dass das in die Irre führt. 
 
H: Der Charakter der pax christi-Jahresversammlungen hat sich über die Jahre deutlich 
verändert. 
 
A: In den ersten Jahren wurde noch verlesen, wie viele Pakete jetzt an diesen und jenen 
Pater verschickt worden waren. Oben saß das Präsidium und das Sekretariat, es gab nur ein 
paar Bistumsstellen, die oft nur aus einer Person bestanden. Das hat sich mit der Zeit 
geändert. Es gab dann eine "Räubersynode", als von der Basis her die Forderung kam, dass 
wir etwas tun müssen. Es wurde gefordert, pax christi zu einer basis-demokratischen 
Bewegung zu formen. Ich war damals in der Statutenkommission und habe diesen Prozess 
miterlebt. In diesen Jahren gab es eine große Euphorie und ich habe sie geteilt. Es gab das 
Gefühl - für mich und für viele Andere -, dass ein Stück Erstarrung überwunden wurde. 
Vielleicht war das in einem gewissen Sinne eine Täuschung, weil die Veränderungen dann 
doch wieder von den Institutionen verkleistert wurden, indem die Bürokratie verhindert 
hat, dass die Demokratisierung wirklich durchgriff. Es gab den Durchbruch nicht, den wir 
eigentlich erhofft hatten. Bei pax christi hat sich allerdings hauptsächlich in den achtziger 
Jahren eine Unzahl von Gruppen gebildet. Es gab in kurzer Zeit 250 Gruppen, vorher hatte 
es nur wenige Gruppen gegeben, die Bistumsstellenarbeit und die  Einzelmitgliedschaft 
waren das Übliche. Im Zusammenhang mit dem Protest gegen den Nato-Doppelbeschluss, 
der ganzen Nachrüstungsdebatte und den großen Demonstrationen, die stattfanden, 
bildeten sich zahlreiche lokale Gruppen. 
 
H: Heute hat sich das Rad wieder gedreht, die Gruppentätigkeit geht stark zurück. 
 
A: Ja, wir haben jetzt wieder den Prozess, dass die Gruppen langsam aussterben, dass sich 
wenige neu bilden. Das Leben in den Gruppen ist auch sehr unterschiedlich. Mal sind es 
Leute, die große Aktionen machen, mal ist es eine Gruppe, die treu zusammenhält, wo der 
innere Austausch und die Begegnung sehr stark sind. Also, ich würde sagen, das kann man 
auch nicht über einen Kamm scheren. 
 
H: Du hast nun in einem halben Jahrhundert viele Entwicklungen bei pax christi gesehen, 
heute spricht man von der Krise der katholischen Verbände, pax christi ist sicher mit 
betroffen. 
 
A: Ich weiß nicht, wenn man den Krieg miterlebt hat, können einen solche Dinge, dieses 
Auf und Ab, nicht so beängstigen. Ich würde nicht von einer schweren Krise sprechen. Ich 
habe den Eindruck, dass das Interesse der Menschen wechselnd ist und vielleicht waren 
auch gerade die Höhepunkte auch schon ein Stück Krise. Wenn man so Leute wie Joschka 
Fischer betrachtet, die zuerst extrem da waren und jetzt extrem auf einer anderen Seite, 
hat man den Eindruck, dass viele Leute der Mode nachlaufen, dass immer nur ein Kern die 



 7

Sache in ihrem inneren Gehalt trägt. Karl-Heinz Koppe - der Friedensforscher - hat mir 
kürzlich gesagt, als wir über Gewaltfreiheit gesprochen haben: Früher war das selbstver-
ständlich, von Gewaltfreiheit waren fast alle überzeugt, heute bin ich dabei fast ganz 
allein. 
 
H: Du plädierst also für die konsequente Gewaltlosigkeit, die sich - wie Du sagst - pax 
christi im Laufe eines längeren Prozesses erarbeitet hat und bei der pax christi auch 
bleiben sollte? 
 
A: Ich bin der Meinung, dass man den grundsätzlichen Streit um die Frage der Gewaltlosig-
keit nicht überziehen sollte. Der eine sollte dem Anderen nicht Unfähigkeit vorwerfen, 
man sollte sich nicht als Bellizisten oder Pazifisten beschimpfen. Diesen Streit sollte man 
in aller Ehrfurcht gegenüber den persönlichen Einstellungen führen. Ich halte es aber für 
wichtig, dass wir weltweit Graßwurzelarbeit leisten für Gruppen, die Gewaltfreiheit und 
Versöhnung von unten her aufbauen wollen. Das habe ich bei der Arbeit für Lateinamerika 
als ein wichtiges Element empfunden und das ist auch das, was mein Impuls für die Arbeit 
für den Kongo und für Zentralafrika ist, dort mitzuhelfen, mit den Menschen, die sich für 
den Frieden engagieren. 
 
H: Für den Frieden engagieren - Du hast ja u.a. als Mitbegründer des Soli-Fonds über viele 
Jahre die Kommissionsarbeit bei pax christi mitgestaltet. 
 
A: Ich bin durch Hildegard und Jean Goss auf diesen Weg gekommen. Die beiden haben 
Lateinamerika bereist, die gewaltfreien Gruppen miteinander und mit Gruppen in Europa 
verbunden und vernetzt. Durch ihr Beispiel und ihr zutiefst christliches Engagement habe 
ich erkannt, dass wir weltweit arbeiten müssen, dass wir es uns in unserem bevorzugten 
und reichen Norden nicht einfach gut gehen lassen dürfen. Wir tragen Mitverantwortung 
für die Menschen im Süden und ich habe auch immer wieder gespürt, wenn wir hier von uns 
aus etwas für den Süden tun, dann werden wir aus der anderen Richtung auch wieder 
beschenkt. Die Menschen geben und teilen uns von ihrem Reichtum mit. Gerade jetzt in 
der Begegnung mit Afrika ist mir aufgegangen, wie wichtig es ist, vor allem die Kulturen 
dieser Menschen kennen zu lernen und sich einmal zu überlegen, welche Wurzeln diese 
afrikanischen Menschen etwa im Leben mit den Verstorbenen, in der Verehrung der Ahnen, 
im Palaver usw. haben. Es ist wichtig, dass wir von ihnen lernen. Ich denke, die Menschheit 
entwickelt sich auf eine höhere Stufe, wächst zusammen. Da wäre es gut, dass die Men-
schen einander begegnen, im Respekt und in der Lernfähigkeit von anderen Kulturen. 
 
H: Die Menschheit wächst zusammen - auf einer höheren Stufe - ist das sozusagen die 
Quintessenz Deines Denkens nach so vielen Jahren in der Friedensbewegung? 
 
A: Wenn ich das einmal so sagen darf: Wir haben uns in der pax christi-Gruppe "Spirituali-
tät und Gewaltfreiheit" einmal mit dem Römerbrief - ich glaube, achtes Kapitel - beschäf-
tigt. Das ist die Stelle, wo es heißt, die gesamte Schöpfung seufzt und harrt und liegt in 
Wehen auf das Offenbarwerden der Kinder Gottes hin. Ein neuer Himmel, eine neue Erde, 
eine neue Menschheit - das Zusammenwachsen der Menschen der verschiedenen Kulturen 
führt auf diesen Weg, da sollten wir unseren Beitrag leisten - so weit wir das mit eigenen 
Kräften können, denke ich. 
 
H: Wie siehst Du die Zukunft von pax christi - einerseits neue Formen der Vernetzung, 
Neuaufbrüche etwa in Afrika, andererseits die große Krise der Gruppenstruktur, des 
Mitgliederbestandes, inhaltlich bei der Frage der Gewaltfreiheit? 
 
A: Ich mache mir keine großen Sorgen, ob sich so eine Einrichtung sich gut oder schlecht 
entwickelt. Das sind Dinge, die wir Christen nicht übersehen. Was mich sehr getröstet hat, 
ist diese Meditation von Oskar Romero, wo er sagt, wir sind nicht die Baumeister, die Pläne 
kennen wir nicht. Wir sind Arbeiter, die an einem Stück dieses großen Planes bauen im 
Vertrauen darauf, dass einer da ist, der das alles vollendet, der unsere Schwächen aus-



 8

gleicht. Ich habe eigentlich von meinem Glauben her ein tiefes christliches Vertrauen, dass 
trotz aller Katastrophen - die Zeit ist im Moment, wenn man normal denkt, beängstigend - 
unsere Zeiten auch Heilszeiten sind. Ich habe ein Urvertrauen darauf, dass Gott uns auf 
den rechten Weg führen wird. 
 
H: Vielen Dank, Andreas. 
 
A: (lacht) Das war jetzt zum Schluss ein wahres Wort zum Sonntag! 


