
Geschäftsführender Vorstand von pax christi, deutsche Sektion  Seite 1 von 7 

 
 
 
Sagen und tun, was der Deeskalation und dem gesellschaftlichen 
Frieden dient  
 
Anmerkungen zum Streit um die Mohammed-Karikaturen, zu dem drohenden 
Irankrieg und den Aufgaben von pax christi 
 
 
Gliederung 
 

1. Vorbemerkung 
2. Der Graben der Verständigung und die Aufgabe des Brückenbaus 
3. Das Nichtverstehen der Unterschiede 
4. Den Grat wandern zwischen Wertebewusstsein und 

Überheblichkeit 
5. Karikaturenstreit und Kriegsgefahr 
6. Schlussfolgerungen 

 
 
1. Vorbemerkung 
Was hat der drohende Irankrieg mit dem Karikaturenstreit zu tun? 
Die Konflikte, die gegenwärtig im Mittelpunkt der öffentlichen Aufmerksamkeit stehen, sind 
grundsätzlich verschieden voneinander, stehen aber in Wechselwirkung zueinander – eben-
so mit dem israelisch-palästinensischen Konflikt. Die politischen Konflikte im Nahen und Mitt-
leren Osten und zwischen diesen Staaten und der westlichen Welt werden religiös aufgela-
den. Für machtpolitische Ziele werden religiöse Gefühle ausgenutzt, von Gruppen, die an 
einer Eskalation der Konflikte interessiert sind. 
Wer eine Deeskalation anstrebt, muss ebenfalls die Wechselwirkung der Konflikte betrach-
ten, aber auch ihre unterschiedlichen Hintergründe, um zu erkennen, wo die Chancen zur 
Versachlichung und Verständigung, zum Brückenbau und zu friedlichen Lösungen liegen. 
 
 
2. Der Graben der Verständigung und die Aufgabe des Brückenbaus 
Der Streit um die Mohammed-Karikaturen offenbart einen tiefen Graben zwischen den Län-
dern des Abendlandes und den Ländern des Mittleren Ostens. Hier die Freiheit der Rede, 
der Meinungen und der Religion; dort die Verwobenheit von Staat und Religion, die starke 
Verwurzelung der Menschen in ihrem Glauben und die staatlich gelenkte öffentliche Mei-
nung. Wo ist angesichts dieser Gegensätze die gemeinsame Basis der Konfliktlösung, mehr 
noch, wo ist die gemeinsame Verstehensbasis? Diese Voraussetzung zum respektvollen Ne-
beneinander unterschiedlicher Gesellschaften und Kulturen scheint in dem Maße zu schwin-
den, wie die Empörung über die Verletzung religiöser Gefühle in Hass auf die westlichen Ge-
sellschaften umschlägt, in Gewalt gegen Einrichtungen westlicher Staaten mündet und 
Todesopfer fordert.  
 
Zu Recht wird von pax christi als katholischer Friedensbewegung ein Beitrag erwartet, den 
entstandenen Konflikt um die Mohammed-Karikaturen zu versachlichen und Wege der Ver-



Geschäftsführender Vorstand von pax christi, deutsche Sektion  Seite 2 von 7 

ständigung zwischen den Kulturen zu eröffnen. Vorrangig wenden wir uns dabei an die Men-
schen und Institutionen unserer deutschen Gesellschaft. Wir wollen hier Einfluss nehmen 
und tun dies zunächst mit einer öffentlichen Positionierung. Deren Wirkung hängt wesentlich 
davon ab, wie es gelingt, die Empfindungen und Ängste der Menschen ernst zu nehmen und 
Bereitschaft zu einem politischen Dialog zu wecken. Im gegenwärtigen Karikaturenstreit 
reicht es daher nicht aus, auf die Verfehlungen des Westens gegenüber den Ländern des 
Mittleren Ostens zu verweisen. Diese sind unbestritten eine Tatsache und belasten die Be-
ziehungen gravierend. Andererseits: Eine derartige Argumentation steht in der Gefahr, die 
Machthaber in Staaten des Mittleren Ostens in eine Opferrolle zu stellen und den Westen für 
die derzeitige Konfrontation ursächlich verantwortlich zu machen. Zugleich bedingt ein ein-
seitiger Verweis auf westliche Fehler eine unsägliche wechselseitige Aufrechnung von Ver-
fehlungen: Abu Ghraib gegen Steinigungen im Iran; religiöser Individualismus gegen 
Kirchenverfolgung; Irakkrieg gegen diktatorische Regime.  
 
Deshalb muss jede Positionierung in diesem Konflikt solche Aufrechnungen von vornherein 
vermeiden. Das bedeutet konkret: Es geht weder um westliche Selbstverleugnung noch um 
die Herausbildung eines Feindbildes Islam. Gerade in den westlichen Gesellschaften braucht 
es Stärke und Selbstbewusstsein im Blick auf die Werte, die unsere Gesellschaft im Laufe 
ihrer Geschichte herausgebildet hat. Das Gut der Freiheit, das Prinzip der Gewaltenteilung 
und die Gleichheit von Mann und Frau bilden dieses starke Fundament, von dem her die 
Auseinandersetzung über die Verletzung religiöser Gefühle einerseits und deren Funktionali-
sierung durch staatliche und religiöse Autoritäten andererseits geführt werden kann und 
muss.  
 
Von dieser Basis aus darf daran erinnert werden, dass in den kritisierten Mohammed-Kari-
katuren die Gewalt islamistischer Terrorgruppen im Zentrum der satirischen Kritik steht, eine 
Gewalt, die sich abartig auf die Autorität des Propheten bezieht und damit göttliche Legitima-
tion beanspruchen will. Es ist selbstverständlich, dass der Gewalt auch mit den Mitteln der 
Karikatur widersprochen werden darf. Und gleichzeitig kann die Rede vom „Kampf der Kultu-
ren“ zurückgewiesen werden. Denn diese Begrifflichkeit führt im Kern zu einer gefährlichen 
Polarisierung zwischen „guten“ und „schlechten“ Gesellschaften, die über die Ursachen der 
tatsächlichen Konfliktlagen hinweg sieht. 
 
Diese Konfliktlagen aber gilt es zunächst mit all ihren Wechselwirkungen zu benennen, wenn 
Brücken der Verständigung gebaut werden sollen: Die verletzten religiösen Gefühle vieler 
Muslime, die Grenzen der Pressefreiheit, die Zuwanderung der Muslime in westliche Gesell-
schaften und der Umgang mit ihnen, die Pläne des Iran, Atomwaffen herzustellen, die Be-
streitung des Existenzrechts Israels und die Leugnung des Holocaust durch den iranischen 
Präsidenten, die Funktionalisierung verletzter religiöser Gefühle für die Stabilisierung 
autoritärer Herrschaftsstrukturen. 
 
Wir müssen uns in kleinen Schritten diesen Problemlagen nähern, auch wenn das Risiko 
groß ist, dass bei der zugespitzten Entwicklung in dem einen oder anderen Bereich eine un-
heilvolle Vermischung droht. Dies gilt insbesondere für die Gefahr eines möglichen Krieges 
gegen den Iran. Deshalb soll ein schärferer Blick auf den Karikaturenstreit und die Kriegsge-
fahr im Iran gerichtet werden.  
 
Dieser Blick ist geprägt durch eine dreifache Perspektive: 

1. Ein analytischer Blick auf die Differenzen zwischen christlich-abendländischen und 
islamischen Gesellschaften; 

2. Die Option für religiöse Toleranz, empathische Sensibilität und selbstbewusstes 
Vertreten der eigenen religiösen und menschenrechtlichen Überzeugungen; 

3. Die Abwehr von Instrumentalisierungen verletzter religiöser Gefühle und Ängste 
durch politische Kräfte, die an Konfrontation interessiert sind.  

 
 



Geschäftsführender Vorstand von pax christi, deutsche Sektion  Seite 3 von 7 

3. Das Nichtverstehen der Unterschiede 
Drei Thesen: 
1. Drei Konflikte sind auseinander zu halten:  

- Das Kriegsszenario Iran  
- Der Streit um die Mohammed-Karikaturen 
- Der Nahost-Konflikt Israel – Palästina 

2. Diese drei Konflikte haben untereinander eine Wechselwirkung, diese kann zur Eskalation 
und zur Deeskalation genutzt werden. Bemühungen um Frieden sollten davon ausgehen. 
3. Die betreffenden Konflikte finden in der jeweiligen Region statt, aber sie haben jeweils 
eine politische Auswirkung auf Europa und die USA, d.h. die „Innenwelt“ dieser Konflikte 
spiegelt sich in der jeweiligen „Außenwelt“ des sog. Westens. 
 
Begründungen bzw. Erläuterungen im Einzelnen 
Der Iran hat sich seit den 70-er Jahren um den Aufbau einer eigenen atomaren Ressource 
bemüht. Eine solche ist grundsätzlich zivil wie militärisch nutzbar. Auch der Besitz von Atom-
waffen außerhalb der klassischen Atommächte ist nicht neu. Die Regelungen des Atomwaf-
fensperrvertrages haben dies nicht verhindert, gleichwohl aber zu einem Umgang mit dem 
Status quo geführt. Was also ist so brisant an der gegenwärtigen Entwicklung? 
Die Zuspitzung liegt vielmehr darin, dass der Iran konkret die Beseitigung des Staates Israel 
fordert bzw. wünscht und damit eine mögliche Richtung für die militärische Nutzung seiner 
atomaren Kompetenzen angedeutet wird. Wenn auch diese Forderung als innenpolitisch be-
dingte Rhetorik der gegenwärtigen iranischen Regierung erklärt wird, so ist aber die häufige 
Wiederholung dieser Drohung in Verbindung mit dem Aufbau atomarer Fähigkeiten als ernst-
hafte Bedrohung zu werten, wenngleich der Iran bis jetzt keine konkrete Angriffsdrohung 
ausgesprochen hat. Der Antisemitismus als politisches Projekt (aktuell durch eine ge-
schichtsrevisionistische „Holocaustkonferenz") war in der arabischen bzw. iranischen Welt 
immer präsent und könnte als Potenzial gegen die Existenz Israels jederzeit aktiviert werden. 
 
Der Aufbau von Kompetenzen zur Nutzung der Atomenergie für den Iran liegt nicht zwingend 
in den Bedarfen der eigenen Energieversorgung, sondern in Autonomie- und Prestigefragen, 
Führungsansprüchen im „Mittleren Osten" bzw. der islamischen Welt (wobei dem Iran im 
Un-terschied zu Saudi Arabien im Islam nicht unbedingt eine Führungsrolle zukommt!) und 
dem Aufbau eines Abschreckungspotenzials. Eine wesentliche Ursache dieser Entwicklung 
liegt in der „halben Modernisierung" vieler Länder des „Middle East", d.h. sie haben versucht, 
in den letzten etwa 40 Jahren Anschluss an die sog. westliche Welt zu gewinnen. Diese 
nahm aber ihre Demokratisierungsbemühungen kaum wahr oder ernst und bevorzugte 
stattdessen immer wieder autoritäre Systeme (so die Absetzung der Regierung Mossadegh 
und Installierung der Monarchie im Iran) bzw. setzte ihre Ost-West-Stellvertreter-Konflikte 
dort fort (Syrien, Ägypten usw.). 
 
Ökonomisch konnten diese islamisch geprägten Länder Partner der westlichen Industriena-
tionen sein, politisch, kulturell und gesellschaftlich blieben sie traditionale Gesellschaften mit 
wachsenden inneren Konflikten und Wohlstandsunterschieden, enttäuscht von den Ver-
sprechen des Westens. Ihre Legitimationskrise wurde in einigen arabischen Staaten durch 
Rückbezug auf eine radikalere Interpretation des Islam zu lösen versucht (z.B. Algerien, 
Ägypten). Bei der sog. islamischen Revolution im Iran mit einem aus dem Exil heimkehren-
den Ayatollah Khomeini erwies sich dies dann als wirksam.  
 
Der Westen war von dieser unerwarteten Wirkung einer Religion eher überrascht bis irritiert: 
Aus seinem Selbstverständnis als moderner, säkularer und postreligiöser Welt war bzw. ist 
der Rückgriff auf Religion zur Gestaltung politischer Verhältnisse weder notwendig noch 
sinnvoll. Es entsteht daher der Eindruck einer riesigen kulturellen Differenz, die einen sog. 
„Kampf" der Kulturen möglich erscheinen lässt. (Allerdings bedeutet „clash" eben nicht 
„Kampf", sondern „Zusammenprall" o.ä., der Ausdruck „Kulturkampf" ist eher aus der 
deut-schen Geschichte bekannt ...) Aus einer konsequent islamischen Betrachtung heraus 



Geschäftsführender Vorstand von pax christi, deutsche Sektion  Seite 4 von 7 

ist die westliche Gesellschaft eine Gesellschaft des Unglaubens oder Irrtums, dekadent und 
individualistisch. 
 
Dieses Nichtverstehen der Unterschiede dauert bis heute an, ebenso wachsen die sozialen 
und wirtschaftlichen Abstände. Die Golfkriege, der Anschlag des 11.9. und der Irakkrieg – 
nicht zuletzt mit seinen Begleiterscheinungen und Skandalen (Foltergefängnisse usw.) – ha-
ben diese Differenz noch deutlicher gemacht und die Kulturalisierung und religiöse Aufla-
dung der Konflikte verstärkt. Nur wenn einer solchen Aufladung entgegengewirkt wird, ist 
eine Lösung denkbar. Durch den Streit um die Karikaturen ist aber z.Zt. kaum eine Basis 
dafür gegeben. 
 
Der Streit um die Karikaturen enthält einen Kern: Den Konflikt um die Darstellung des Pro-
pheten Mohammed als „Terroristen“ und eine Eskalation durch andere gefälschte Karikatu-
ren, deren provozierende Nachdrucke und schließlich einen iranischen „Wettbewerb“ um Ka-
rikaturen des Holocaust. War die ursprüngliche Abbildung kaum wahrgenommen worden und 
schon alt (September 05), eskalierte der Streit nun gezielt nach den Wahlen in Palästina und 
wird – jenseits der Abgrenzung zwischen Karikatur und Beleidigung – zu einer Grundsatzfra-
ge um westliche Werte bzw. Grundrechte. Es ist kaum zu erwarten, dass in westlichen De-
mokratien jetzt ernsthaft auf Presse- und Meinungsfreiheit verzichtet wird. Entscheidend ist 
auch nicht, wer oder was dort dargestellt wird, sondern dass diese Abbildungen als Ausdruck 
von Demütigung und Verachtung aufgefasst werden. Auch eine Religionskritik ist dem Islam 
zumutbar und nicht grundsätzlich fremd, auch schließen sich Islam und Demokratie nicht 
notwendigerweise aus. Aber in eher autoritären politischen Systemen ist Kritik an der Reli-
gion eben Angriff auf das, was sie noch zusammenhält. Umso heftiger fallen dann die kam-
pagnenartigen Aggressionen aus. 
Auf der Strecke geblieben sind bei den Auseinandersetzungen der letzten Wochen alle 
ernsthaften Verbesserungen in den Beziehungen zwischen Palästina und Israel. Stattdessen 
gilt die öffentliche Aufmerksamkeit eigentlich eher äußerlichen Vorgängen, so rabiat sie auch 
konkret ablaufen. Eine religiös-kulturelle Aufschaukelung wird die radikaleren Kräfte in Israel 
und Palästina eher ermutigen und ihre „Konversion“ erschweren, auch die Situation der 
Christen im Nahen Osten verschlechtert sich dramatisch. 
 
Zwischen der innenpolitischen Debatte um Einbürgerung (Fragebogen) und Integration, zwi-
schen Wertekonflikten, kulturellen Differenzen und den nicht akzeptablen Gewaltakten ge-
genüber diplomatischen Vertretungen westlicher Staaten in arabischen Ländern ist zu unter-
scheiden. Hier wäre ehrlicher zu diskutieren; eine einfache Logik, nach der die Minderheit 
immer Opfer ist, greift nicht und falsche Rücksicht aus political correctness ist ebenso wenig 
angebracht. 
 
 
4. Den Grat wandern zwischen Wertebewusstsein und Überheblichkeit 
Karikaturen sind mehrdeutig. Die Darstellung des Propheten Mohammed mit einer Bombe 
als Turban könnte ausdrücken: „Die Religion wird von Islamisten missbraucht um Gewalt zu 
rechtfertigen.“ Oder: „Der Islam ist von seinem Wesen her eine gewalttätige Religion.“ 
Während das Erste den Angehörigen des Islam zu Recht einen kritischen Spiegel vorhält, 
birgt das Zweite eine gefährliche Pauschalisierung, die abwertet und aufstachelt. 
Es kann gut sein, dass genau diese Abwertung in eine Kampagne passte, an der sich die dä-
nische Zeitung und später andere beteiligen wollten. Sicher ist jedenfalls, dass die letztere 
Deutung massiv missbraucht wurde zur Aufstachelung von Menschen, die z.T. die Karikatu-
ren überhaupt nicht kennen oder nur die zweite Deutung propagandistisch eingehämmert be-
kamen. Das Regime im Iran nutzt die Konfrontation derzeit für seine Zwecke im Atom-Streit; 
eine solche Instrumentalisierung ist auch seitens der Hamas zu befürchten.  
 
Die Ausschreitungen fanatisierter Menschen in einigen islamisch geprägten Staaten schei-
nen die zweite Behauptung nun auch noch zu bestätigen. Dies kann in der Bevölkerung 



Geschäftsführender Vorstand von pax christi, deutsche Sektion  Seite 5 von 7 

westlicher Länder zu emotionalen Reaktionen und zu Schlussfolgerungen führen, die ihrer-
seits den „Kampf der Kulturen“ fördern, den es doch zu verhüten gilt. 
Zu den emotionalen Reaktionen gehören: Angst, Vorurteile, Abwehr. Sie sind in unserem un-
mittelbaren Umfeld vernehmbar: „Die (Moslems) gehören ins finsterste Mittelalter. Wir wollen 
nichts mit ihnen zu tun haben. Islam = Gewalt!“ Zu den Schlussfolgerungen könnte all das 
gehören, was einige gesellschaftliche Gruppen und Parteien längst auf der Agenda haben; 
es begann mit dem Kopftuch-Verbot sowie der Infragestellung der EU-Beitrittsoption für die 
Türkei: „Leitkultur“-Forderungen, Restriktionen für islamische Gemeinden (z.B. die Errichtung 
von Moscheen betreffend oder die Erlaubnis von Muezzin-Rufen), Diskriminierung, General-
verdacht und Gesinnungsprüfung für muslimische Einwanderer, Zwangsmaßnahmen wie 
das Verbot nicht-deutscher Sprachen auf dem Schulhof u.a.m. 
 
Aufgabe einer Friedensbewegung muss es sein, zur Deeskalation und zum gesellschaft-
lichen Frieden beizutragen. Das heißt für uns: Sensibel und rücksichtsvoll mit religiösen Ge-
fühlen umgehen, Kräfte entlarven, die solche Gefühle für ihre Zwecke instrumentalisieren, 
Verhaltensweisen radikaler Moslems verstehbar machen ohne sie zu rechtfertigen, Zeichen 
der Bereitschaft zum Dialog mit den überwiegend gemäßigten Moslems in unserem Land 
setzen, Beispiele gelungener Integration verbreiten. 
 
In Deutschland haben keine inszenierten Hasskrawalle stattgefunden. Es gab aber Proteste 
von Moslems gegen die Verletzung religiöser Gefühle durch die Karikaturen. Wie sie ihre 
Meinung artikuliert und zur Mäßigung aufgerufen haben, verdient eine positive Reaktion. 
 
In einem Land, in dem die Religion sich verflüchtigt hat und ins Private abgedrängt ist, fehlt 
einem großen Teil der Bevölkerung grundsätzlich die Sensibilität für solche Vorgänge – für 
Empfindlichkeit, Verletzlichkeit. Die Verunglimpfung christlicher Gestalten und Symbole juckt 
viele im „christlichen Abendland“ überhaupt nicht, ebenso wenig wie z.B. die Vermarktung 
religiöser Motive oder die Herabwürdigung der Frau zur Ware in der Werbung. 
 
Hier hat eine durch ihren Glauben motivierte Friedensbewegung eine besondere Verantwor-
tung und Chance. Sie kann möglicherweise „Dolmetscher-Dienste zwischen den Welten“ 
leisten. Ein Projekt wie die „Christlich-islamische Friedensarbeit“ könnte und sollte sich hier 
bewähren! 
 
Religion verträgt durchaus Witz, Spott und Satire. Diese sind hilfreiche Mittel der emotiona-
len Entlastung und der Mahnung. Sowohl im Judentum als auch im Christentum haben sie 
Tradition. Unterscheiden muss man aber zwischen Karikaturen aus einer Haltung der inne-
ren Anteilnahme und der Nähe heraus und Karikaturen als Transportmittel von rassistischen 
Ideologien und aggressiven Hetzkampagnen. Völlig inakzeptabel sind Verunglimpfungen von 
Minderheiten; hier greift die Berufung auf die Pressefreiheit nicht. Und die Verhöhnung der 
Opfer des Holocaust muss mit aller Klarheit zurückgewiesen werden. 
Als christliche Friedensbewegung müssen wir uns auch nicht vorrangig bei denen einreihen, 
die das „Recht auf Blasphemie“ verteidigen. 
  
Wenn jetzt dazu aufgerufen wird, die Errungenschaften der westlichen Zivilisation, der Auf-
klärung, Freiheit und Demokratie zu verteidigen, so ist dies selbstverständlich richtig. Es 
muss aber in dem Bewusstsein geschehen, dass diese Werte nicht nur von außen, sondern 
auch von innen gefährdet sind.  
Wie „zivilisiert“ sind die Machtstrategien der westlichen Wirtschaft und Politik? Wie men-
schenwürdig ist der Krieg gegen den Terror? Wie gewaltfrei der Export der westlichen (Kom-
merz-) Kultur und ihr Dominanzanspruch weltweit? Wir haben keinen Grund zur Überheblich-
keit. Politischer und interkultureller Dialog wird auch durch Glaubwürdigkeit und die Bereit-
schaft zur Selbstkritik gefördert.  
 
 



Geschäftsführender Vorstand von pax christi, deutsche Sektion  Seite 6 von 7 

5. Karikaturenstreit und Kriegsgefahr 
Die Rede von der Einheit der Weltgemeinschaft gegen Iran setzt im Kern auf Konfrontation; 
die Warnung vor „Appeasement-Politik“ (auch von Angela Merkel) verhindert in der Praxis 
den Dialog und die Auslotung der vielen Möglichkeiten zur Deeskalation, Moderation und 
Mediation. Stattdessen werden alle „Sanktionen“ (deren Zweck und Wirkung durchaus und 
mit Recht umstritten sind) mit der Perspektive der „ultima ratio“ eines möglichen militärischen 
„Schlages“ artikuliert – auch wenn dies bestritten wird. Es wird über potenzielle Angriffsziele 
nachgedacht und ein Bedrohungsszenario entwickelt – mit der Absicht, den Iran klein zu hal-
ten. Hier gibt es durchaus Parallelen zum Umgang mit der palästinensischen Hamas nach 
deren Wahlsieg. Statt dass der Westen bzw. Israel sich auf gemeinsame Verhandlungen 
über Abrüstungs-, Abzugs- und Statusfragen einlässt, werden Vorbedingungen aus einer 
vermeintlichen Position der Stärke gestellt.  

 
Durch die anhaltende Konfrontationsrhetorik auf beiden Seiten wird psychologisch das Ter-
rain für einen Militärschlag gegen Iran vorbereitet – eine Option, die im längst erklärten stra-
tegischen Interesse der USA liegt („Achse des Bösen“, „Schurkenstaat“, geo- und ölpoli-
tische Interessen). Allerdings würde dadurch ein weiterer asymmetrischer Krieg ausgelöst, 
der das Risiko weltweit zunehmender Terroranschläge in sich birgt. Die Warnungen, ein 
Krieg würde den weltweiten Terror anheizen, gelten in der Irankrise ebenso, wie sie vor dem 
Irakkrieg richtig waren, sogar noch mehr.  
 
Wir sollten politisch folgende konkrete Forderungen in die deutsche Diskussion einbringen:  

• Eine Zustimmung der Bundesrepublik Deutschland zu einem Krieg gegen Iran 
verhindern! 

• Eine Mitwirkung Deutschlands im Fall eines Krieges gegen den Iran ablehnen! 
• Alle Möglichkeiten einer friedlichen Streitbeilegung unterstützen! 
• Eine Friedenskonferenz im Nahen und Mittleren Osten fordern (KSZ-NMO)! 

 
Darüber hinaus muss es in der politischen Auseinandersetzung über die Strategie der west-
lichen Staatengemeinschaft auch um eine Überprüfung bzw. eine glaubwürdige Erneuerung 
ihrer Prinzipien gehen. Der Westen muss erkennen, dass er die Staaten und Nationen der 
Welt nicht nach seinen Vorstellungen dominieren kann. Von der Basis seiner moralischen 
Ansprüche und historischen Errungenschaften aus hat eine selbstkritische Überprüfung des 
Umgangs mit den eigenen Werten und Prinzipien zu erfolgen. Es geht um mehr materielle 
Bescheidenheit bei bleibend anspruchsvollen moralischen Standards und Prinzipien. Das 
schließt eine militärische Dominanz gegenüber anderen Staaten aus. 
In zwei zentralen Politikfeldern könnten die westlichen Regierungen beispielsweise verdeut-
lichen, was die Konsequenzen einer derart reflektierten Politik bedeuten würden: Es wäre 
der Weg frei für Initiativen z.B. im Bereich der Atomwaffen und des Klimaschutzes, d.h. für 
Verhandlungsangebote zur atomaren Abrüstung und zum Abbau umweltschädlicher 
Emissionen. 
 
Die Umsetzung dieser Grundorientierung in praktische Politik bietet eine große Chance zur 
Konfliktminderung angesichts drohender Kriegsgefahr. Vor dem Hintergrund des Karikatu-
renstreits hält eine derartige Politik Brücken der Verständigung und des Dialogs bereit. 
 
 
6. Schlussfolgerungen 
Friedensbemühungen müssen von der Chance zur Deeskalation ausgehen. 
Wenn wir an gesellschaftliche Gruppen und Institutionen in Deutschland denken: Wer kann 
hier jetzt was tun? Was ist die Aufgabe von pax christi? 
 
Einige Ansätze: 

• In den Städten und Gemeinden verstärkt den Dialog mit den dort lebenden Moslems 
führen; 



Geschäftsführender Vorstand von pax christi, deutsche Sektion  Seite 7 von 7 

• von kirchlicher Seite den interkulturellen und interreligiösen Dialog verstärken; 
• ein größeres Verständnis für religiöse Gefühle in unserer säkularisierten Gesellschaft 

wecken; 
• das Projekt einer „christlich-islamischen Friedensarbeit“ stärken und weiter ausbauen; 
• das Bewusstsein für die Werte der westlichen Kultur fördern und ein selbstbewusstes, 

doch nicht überhebliches Eintreten für die eigenen religiösen und weltanschaulichen 
Überzeugungen üben; 

• die im März anstehende Woche gegen Rassismus und Fremdenfeindlichkeit nutzen 
um Respekt vor allen Religionen und Glaubensgemeinschaften auszudrücken und 
Aufstachelung zum Hass zurückzuweisen; 

• zu einer besseren Integration muslimischer Einwanderer aktiv beitragen (Kommunal-
politik, Bildung, kulturelles Leben); 

• Kontakte aufbauen und Möglichkeiten der Unterstützung für Gruppen im Iran und 
anderen Ländern des Mittleren Ostens suchen, die sich für Menschenrechte, 
Demokratie und Frieden einsetzen;   

• Vermittlungsinitiativen im Iran-Konflikt – wie den Appell an Kofi Annan – unterstützen 
und die westlichen Staaten zum Verzicht auf jegliche Kriegoption aufrufen; 

• eine Aufarbeitung der Skandale im Anti-Terror-Kampf einfordern; 
• die Idee einer Konferenz für Sicherheit und Zusammenarbeit im Nahen und Mittleren 

Osten vorantreiben; 
• mit den je eigenen Kompetenzen zu langfristigen und umfassenden Problemlösungen 

beitragen, die unsere Energieversorgung, den Klimaschutz und die Sicherheit für alle 
Menschen betreffen. 

 
Diese Meinungen und Vorschläge stellen wir zur Diskussion – in unseren Gruppen, Bistums-
stellen und Kommissionen. 
Wir freuen uns über die Auseinandersetzung unserer Mitglieder mit unseren Gedanken, auf 
Diskussionsbeiträge und weiterführenden Ideen! 
 
 
Bad Vilbel, den 20. Februar 2006 
 
 


